# Поток

Том 14, № 1 Апрель 2013

#### ГИМН 305\*

- 1. «Семя женщины», Господь, Ты, Был рождён врага сразить; В человеческой природе Умер, чтобы победить. Как Сам Бог, кто воплотился, Плоть и кровь Ты разделил, Дьявола и силу смерти Через смерть Свою разбил.
- 2. Ты и «семя Авраама».
  Обещал Бог Ты пришёл,
  Чтоб Его благословенье
  Каждый так в Тебе обрёл.
  Ты, Господь, «Я ЕСТЬ» великий,
  Прежде был, чем Авраам,
  Но Ты стал его потомком,
  «Агнцем», что Бог обещал.
- 3. Ты, Господь, «Давида семя», Ты для царства был взращён, К славе и строенью Бога На престол Ты помещён. Хоть потомок Ты Давида, «Мой Господь» он звал Тебя. Ты — его источник, «корень», И «Господь всех» на века.
- 4. Ты был назван «Богом крепким», Хоть «младенцем» был рождён, Ты, тот «сын», который дан нам, Назван «Вечности Отцом». Божьи обещанья верой Получаем чрез Тебя, Ты — их суть и исполненье, Ты «Аминь» для них и «Да»!

(Ноты на обратной стороне обложки)

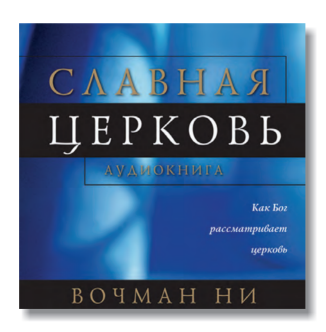
<sup>\*</sup>Нумерация по сборнику «Гимны», опубликованному «Коллектором библейской книги».

#### Дорогие друзья!

«Итак, смотрите внимательно, как вы ходите, — не как немудрые, а как мудрые, выкупая время, потому что  $^2$ дни злы» (Эф. 5:15-16). Примечание 16 $^1$ : «То есть пользуясь каждой удобной возможностью. Поступать так — значит быть мудрым в своём хождении (ст. 15)». Примечание 16 $^2$ : «В этом злом веке (Гал. 1:4) каждый день зол и полон вредных дел, которые приводят к неэффективному использованию времени, к его нехватке или потере. Поэтому мы должны ходить мудро, чтобы выкупать время, пользуясь каждой возможностью».

«Коллектор библейской книги» представляет вам замечательное средство «выкупать время, пользуясь каждой возможностью» — аудиокниги. Где бы вы ни находились: дома, на прогулке или в пути, — вы можете слушать Слово Божье или служение, основанное на этом Слове, в формате МРЗ. Вставьте диск со служением в компьютер или проигрыватель МРЗ, и вы сможете освятить это время для Господа, наслаждаясь и составляясь Словом Божьим.

В этом номере мы представляем вам книгу Вочмана Ни «Славная церковь», в которой автор разбирает четыре важных изображения церкви в Библии: Еву во 2-й главе Бытия, жену в 5-й главе Послания к эфесянам, женщину в 12-й главе Откровения и невесту в 21-й и 22-й главах Откровения. Общее время звучания — 7,5 часов.



Стоимость аудиокниги «Славная церковь» — 218 рублей, включая стоимость пересылки. Информация о порядке заказа помещена на стр. 70.

Дорогие друзья! В прошлом номере нашего журнала мы закончили рассматривать тему «Церковь», а также опубликовали последние две главы из книги Уитнесса Ли «Практические уроки переживания жизни». Размышляя перед Господом о том, какой должна быть наша следующая тема, мы решили обратиться к наиболее важному труду Уитнесса Ли — Жизнеизучению Библии. Брат Уитнесс Ли проводил Жизнеизучение Библии с 1974 по 1995 годы, всего было сделано почти 2000 сообщений, рассматривающих каждую книгу Библии глава за главой и стих за стихом. В отличие от многих комментариев и толкований, выпущенных различными слугами Божьими на протяжении истории церкви, Жизнеизучение Библии делает акцент не столько на доктринальном изучении Писания, сколько на содержащемся в нём откровении о божественной жизни и нашем переживании Триединого Бога как жизни.

Разумеется, мы не планируем публиковать полностью текст всех Жизнеизучений на страницах журнала «Поток», да это и невозможно. В одном только «Жизнеизучении Евангелия от Матфея», которое мы начинаем рассматривать в этом номере, 72 сообщения в 6 томах, более 900 страниц. Наша задача — помочь вам, нашим читателям, коснуться наиболее важных отрывков этого Евангелия путём жизни, чтобы правильно раскрытое и надлежащим образом истолкованное Божье Слово стало для вас источником жизненного снабжения. В этом нам также поможет Восстановительный перевод Нового Завета с примечаниями. Мы надеемся, что у всех вас есть эта книга (если же нет — мы воодушевляем вас заказать её в ближайшее время, см. информацию на стр. 71). Примечания содержат объяснение, толкование и применение всех ключевых положений текста и раскрывают нам богатство Слова Божьего для нашего наслаждения. Для экономии места в журнале мы будем просить вас читать те или иные стихи и примечания из Восстановительного перевода. Пожалуйста, не пренебрегайте этими отрывками — без них ваше понимание материала в журнале «Поток» будет неполным.

В этом номере мы приведём фрагменты из первых двенадцати сообщений «Жизнеизучения Евангелия от Матфея». Они посвящены главам с первой по четвёртую этого Евангелия.

#### ПРЕДКИ ЦАРЯ И ЕГО СТАТУС — МФ. 1:1—2:23

#### Его родословие — Мф. 1:1-17

Библия — это говорение Бога. Она состоит из двух разделов. В первом разделе, в Ветхом Завете, Бог говорил посредством пророков, а во втором разделе, в Новом Завете, Он говорил в Сыне (в лице Сына, Евр. 1:1-2). Этот раздел состоит из четырёх Евангелий, Деяний, Посланий и Откровения. Когда Сын был в плоти, Он начал говорить в четырёх Евангелиях. После Своего воскресения Он продолжил говорить как Дух через апостолов (см. Ин. 16:12-14). Итак, Новый Завет — это просто говорение Сына нам, Его преподнесение Себя как жизни и всего с тем, чтобы мы стали Его Телом, Его выражением, церковью.

Новый Завет — это просто живое изображение Личности. Эта Личность удивительна. Это и Бог, и человек. Это — слияние Бога с человеком, потому что в этой Личности слиты божественная природа и человеческая природа. Он Царь, и Он раб. Он удивителен!

Иисус всеобъемлющ. У Него много аспектов. Никто не может до конца выразить словами, кто Он и каков Он. О ком ещё за всю историю были написаны четыре уникальные биографии? Новый Завет — это короткая книга, но он начинается с четы-

рёх биографий одной Личности, с четырёх книг, которые рассказывают нам о жизни Христа.

Почему у нас четыре Евангелия? Потому что у Христа по крайней мере четыре главных аспекта. Христос велик! Поскольку Он всеобъемлющ и неисследимо богат, Ему нужно несколько биографий. Евангелия от Матфея, Марка, Луки и Иоанна показывают различные аспекты Христа, потому что каждый из авторов отличался от всех остальных. Матфей, например, был сборщиком налогов. У евреев в древности сборщик налогов был презираемым человеком. Однако Матфей написал первую биографию Христа. Марк был обычным человеком, а Лука был врачом и язычником. Иоанн сначала был простым рыбаком, но в конце стал престарелым, опытным апостолом. Каждый написал свою, отличную от других, биографию о том же самом Христе. Этой живой Личности нужно много биографий.

Почти всех христиан смущает первая страница Нового Завета. На ней много труднопроизносимых имён. Но эта страница представляет собой первую часть Нового Завета. Когда что-либо пишут, большое значение имеют первые и последние слова. Многие христиане, обращаясь к Новому

Завету, пропускают первую часть первой главы в Евангелии от Матфея и начинают читать со стиха 18. Создаётся впечатление, что у них в Новом Завете нет такого абзаца, как Мф. 1:1-17. Но благодарение Богу за эту богатую часть Слова! Это родословие Христа представляет собой краткое изложение всего Ветхого Завета. Оно включает в себя всё, кроме первых десяти с половиной глав Бытия. Если мы хотим знать смысл этого родословия, нам нужно знать весь Ветхий Завет.

Пожалуйста, прочитайте **Мф. 1:1-17 и прим. 1**<sup>1</sup>. Происхождение Христа включает в себя следующие части. Вопервых, это праотцы, великие люди. В общей сложности они составляют четырнадцать поколений (1:2-6А). Во-вторых, это цари, представители царской власти, составляющие четырнадцать поколений (1:65-10). В-третьих, это простые люди (те, кто был захвачен в плен, и те, кто был восстановлен). Происхождение Христа включает в себя не только высокопоставленных людей, но и простых, незначительных людей, таких как Мария и Иосиф. Бедняки, маленькие люди тоже включены в происхождение Христа. Христос был поставлен в один ряд не только с патриархами и с царями, но и с группой простых людей. Он принадлежал не только великим, царственным

людям, но и маленьким. Из этой картины происхождения Христа становится видно, что оно включает в себя самых разных людей.

Это происхождение включает в себя и призванных, таких как Авраам, и тех, кто был уведён в плен. В этом кратком изложении мы находим слово «переселение» (ст. 17). Авраам был призван из Вавилона. Происхождение Христа включает в себя не только призванных, но и отпавших. Возможно, пять лет назад вы были призванным, но сегодня вы отпавший. Не разочаровывайтесь. Происхождение Христа включает в себя вас. Это происхождение включает в себя Иехонию — царя, который был низложен и уведён в Вавилон как пленник. Вы когда-нибудь были низложены? Не думайте, что с вами этого никогда не было. В своей христианской жизни вы иногда оказываетесь низложены. Когда-то вы были царём, но вы потеряли царскую власть и стали отпавшим. Наш праотец Авраам вышел из Вавилона, а вы вернулись туда — не по своей воле, а будучи уведены обратно. Слава Господу, происхождение Христа включает в себя даже падших!

После плена было восстановление. Поэтому мы видим ещё одно имя — Зоровавель, имя восстановления. Многие пленники вернулись с Зоровавелем. Происхождение Христа

включает в себя самых разных людей: хороших, плохих, призванных, падших и восстановленных. Если бы я спросил у вас, к какой категории относитесь вы, то вы, наверное, сказали бы, что сначала вы были призванным, затем падшим, а после этого восстановленным. Вы были Авраамом, вы стали Иехонией, но сегодня вы Зоровавель. Мы все Зоровавели. Мы призванные, падшие и восстановленные.

Кроме того, в родословии Иисуса упоминаются четыре женщины, состоявшие в браке повторно. Согласно еврейскому обычаю, составитель родословия ни в коем случае не должен был включать в него женские имена: он должен был включать только имена мужчин. Но в этом кратком родословии упоминаются пять женшин. Эти пять женщин подобны пальцам на руке: четыре образуют одну группу, а ещё одна стоит особняком. Четыре из этих пяти женщин состояли в браке повторно, а одна из четырёх была блудницей. Создаётся впечатление, что злесь в божественном повествовании намеренно упоминаются не хорошие женщины, такие как Сарра или Ревекка, а плохие. Пожалуйста, прочитайте прим.  $3^2$ ,  $5^1$ ,  $5^3$ ,  $6^4$  и  $16^3$ . Почему в этом кратком повествовании упоминаются все эти женщины? Потому что они являются нашими представителями. Не думайте, что вы очень чисты, что вы чище, чем эти женщины. Проследите своё собственное происхождение. Если вы это сделаете, вы выясните, каким образом и от кого родился ваш дед, каким образом и от кого родился вы. Мы хуже. Но худшие включены в родословие Христа! Слава Господу! Истинно Он Спаситель грешников.

Число четыре обозначает всех тварей, включая весь человеческий род. Человечество грязно; никто не чист. Но благодарение Господу, мы все связаны с Христом. Мы являемся частью родословия Христа.

Если бы нам пришлось писать биографию Христа, а в Библии не было бы Его биографий, мы бы не осмелились писать её таким образом. Мы бы скрыли всех этих нечистых прародительниц и назвали бы имена хороших прародительниц, таких как Сарра и Ревекка. Но Святой Дух не упомянул Сарру, Ревекку и всех хороших женщин; однако Он намеренно включил сюда этих нечистых женшин. Если бы в этом божественном повествовании были перечислены имена хороших женщин, но не было бы имён нечистых женшин, я бы испытывал сомнения относительно нынешнего состояния церкви. Я бы сказал: «Посмотрите на сегодняшнее состояние церкви. Очень чистых немного». Не думайте, что вы очень чисты. Мы нечисты. Тем не менее происхождение Христа включает как хороших, так и плохих. Фактически в нём больше плохих, чем хороших.

Помимо этих четырёх женщин, вышедших замуж повторно, во всём родословии выделяется одна дева — Мария, мать Иисуса. Мария была хорошей и чистой. Отсюда видно, что все упомянутые в этом родословии — грешники, кроме Иисуса. За исключением Иисуса все нечисты.

Согласно стиху 1, Христос является сыном Давида и сыном Авраама. Пожалуйста, прочитайте прим.  $1^3$  и  $1^4$ . Исаак это прообраз Христа как того Обещанного, кто принёс благословение всем народам, кто также был отдан на смерть в качестве жертвы, кто был воскрешён и кто после Своего воскресения получит Свою Невесту (Ин. 3:29; Отк. 19:7). Однажды Святой Дух, прообразом которого был слуга Авраама, приведёт духовную, божественную, небесную Ревекку её небесному Исааку.

Сын Авраама получил невесту, а сын Давида построил храм. По отношению к Христу Невеста является храмом, а храм является Невестой. Поэтому здесь говорится, что Христос — это сын Авраама и сын Давида. Он отдал Себя на смерть в ка-

честве жертвы и был воскрешён, сейчас Он строит Божий храм, а в будущем Он получит Невесту. Христос также изрекал мудрость и принёс Божье благословение всем народам. Он Тот, кто должен исполнить всё, о чём здесь сказано. В четырёх Евангелиях мы находим каждое из этих шести положений. В Евангелиях раскрывается, что Христос пришёл унаследовать царство, что Он отдал Себя на смерть в качестве жертвы и был воскрешён, что Он говорил слова мудрости, что Он принёс благословение всем людям, что Он строит Божий дом и что Он придёт, чтобы получить Невесту. Христос, безусловно, является действительным Исааком и лействительным Соломоном.

Как сын Давида, Иисус был большим благословением для иудеев. Но как сын Авраама, Он приносит благословение всем язычникам. Как сын Давида, Он предназначен для иудеев; как сын Авраама, Он предназначен для всех нас. Если бы Иисус был только сыном Давида, Он не имел бы никакого отношения ко мне. Слава Господу, что Он также сын Авраама! Все народы благословлены в семени Авраама, то есть в Христе. Этим благословением является участие в Триедином Боге. Благословением, которое Бог обещал Аврааму, был Дух (Гал. 3:14), а Дух — это окончательная действительность Триединого Бога. Благодаря Христу как сыну Авраама мы имеем Духа и имеем долю в Триедином Боге. Аллилуйя!

Родословие в Евангелии от Матфея начинается с Авраама (ст. 2). В первых десяти с половиной главах Бытия Бог пытался работать с сотворённым родом, но ничего не добился. Человек пал до такой степени. что всё человечество до предела взбунтовалось против Бога и люди построили Вавилонскую башню и город Вавилон как выражение их бунта (Быт. 11:1-9). Поэтому Бог отказался от сотворённого и падшего рода и из места, наполненного бунтом и идолослужением, где все были едины с Сатаной, Бог призвал человека по имени Авраам (Быт. 12:1-2; Евр. 11:8). С того времени Бог отказался от Адамова рода и возложил всю надежду на новый род, главой которого был Авраам. Это призванный род, преобразованный род. Божье царство предназначено для этого рода. Оно никак не могло бы быть связано с падшим родом. Поэтому Матфей, раскрывая тему царства небес, начинает с Авраама. В Гал. 3:7 и 29 говорится, что всякий, кто верит в Иисуса Христа, — сын Авраама. Чей вы сын? Вы сын Адама или сын Авраама? Если бы мы не были потомками Авраама, мы не имели бы доли в Евангелии от Матфея. Мы не имели бы доли даже в коротком Послании к галатам, потому что Послание к галатам было написано потомкам Авраама. Слава Господу, что мы сыновья Авраама! «Если вы Христовы, значит, вы семя Авраама, наследники согласно обещанию» (Гал. 3:29).

Авраам был вызван Богом. Греческое слово, переводимое как «церковь», экклеси́а, означает «вызванные». Таким образом, мы, члены церкви, тоже вызванные. Авраам был вызван из Вавилона, из места бунта и идолослужения, в добрую землю — прообраз Христа. Мы тоже были в Вавилоне. Мы были падшими, мы бунтовали, и мы поклонялись идолам. Сегодня весь человеческий род находится в Вавилоне. Раньше мы были там, но однажды Бог вызвал нас и поместил нас в Христа — возвышенную землю. Бог призвал нас в «общение [участие] Его Сына — Иисуса Христа, нашего Господа» (1 Кор. 1:9).

Авраам был оправдан верой (Быт. 15:6; Р им. 4:2-3). Падшие люди полагаются на свои дела, свою работу, но избранные верят в работу Бога, а не в собственную работу. Ни один падший человек не может быть оправдан делами в глазах Бога (Рим. 3:20). Поэтому призванные, будучи вызваны Богом из падшего рода, не полагаются на собственные усилия; они полагаются на Божью работу благодати. Таковы

Авраам и все остальные верующие. «Те, кто от веры, благословляются с верящим Авраамом» (Гал. 3:9). Благословение Божьего обещания, «обещанный Дух» (Гал. 3:14), предназначен для верящих. Верой мы получили Духа — действительность Христа и Христа, становящегося действительным для нас (Гал. 3:2). Таким образом, и Авраам, и мы связаны с Христом и соединены с Ним верой. Именно верой в Божью работу благодати Божьи призванные люди получают от Бога оправдание и участвуют в Христе — их вечной доле.

В Евр. 11:8 говорится, что Авраам был призван и что он ответил на этот призыв верой. Затем в стихе 9 говорится, что он также жил верой в доброй земле. Авраам, как призванный Богом, был не только оправдан верой, но и жил верой. Как человек, призванный Богом, он должен был уже не жить и не ходить сам по себе, а жить и ходить верой. То, что Авраам жил и ходил верой, означает, что он должен был отвергать себя, забывать о себе, откладывать себя в сторону и жить Другим. Всё, что он имел от природы, должно было быть отложено в сторону. Именно об этом идёт речь в Послании к галатам. В 3-й главе говорится, что мы сыновья Авраама и что мы должны жить верой, а не своими делами. В Гал. 2:20 говорится, что, если

мы живём верой, это означает, что «уже не я живу, а Христос». Я, тот природный я, который вышел из падшего рода, теперь распят и погребён. Поэтому уже не я, а Христос живёт во мне. Вот кто такой Авраам. Если мы истинные евреи, действительные потомки Авраама, мы должны оставить всё и жить верой. Мы должны забыть всё, на что мы способны, и отвергнуть всё, чем мы являемся и что имеем от природы. Мы все должны быть Авраамами — теми, кто забывает своё прошлое, отказывается от того, чем они являются и что имеют, и полагается на Христа — свою добрую землю. Сегодня мы должны ходить и жить верой в Христа. В этом случае мы, как наследники Божьего обещания, как те, кто наследует обещанного Духа, будем иметь долю в Христе как Божьем благословении.

В Мф. 1:2 говорится: «Авраам родил Исаака». Что здесь примечательно в отношении Исаака? Примечательно то, что Исаак был рождён по обещанию (Гал. 4:22-26, 28-31; Рим. 9:7-9). Он был единственным наследником (Быт. 21:10, 12: 22:2А, 12Б, 16-18), и он унаследовал обещание Христа (Быт. 26:3-4). Бог пообещал Аврааму сына. Сарра, желая помочь Богу исполнить Своё обещание, обратилась к Аврааму с предложением взять её служанку Агарь. Авраам принял предложение Сарры (Быт. 16:2-4), и результатом этого стал Измаил (Быт. 16:15). Шаг, сделанный по предложению Сарры, не помог Богу; напротив, он помешал Аврааму исполнить Божий замысел. Бог должен был ждать, пока Авраам и Сарра не пришли к своему концу (Быт. 17:17; см. Рим. 4:19). Он ждал, пока их природная энергия не истощилась, пока они не поняли, что они не в силах произвести на свет ребёнка. Авраам хотел сохранить Измаила и положиться на него, но Бог отверг Измаила (Быт. 17:18-19). В конечном счёте Бог попросил Авраама изгнать Измаила и его мать (Быт. 21:10-12). Аврааму трудно было сделать это. Но он должен был усвоить урок, состоявший в том, чтобы не жить самому по себе, отказаться от своих усилий и ничего не делать самому по себе.

Для участия в Христе требуется, чтобы мы никогда не полагались ни на свои собственные усилия, ни на что-либо, что мы можем сделать. Как Измаил был помехой тому, чтобы Исаак унаследовал Божье обещание, так и наши собственные усилия или дела всегда будут мешать нашему участию в Христе. Мы должны оставить всё, чем мы являемся, и всё, что мы имеем, чтобы довериться Божьему обещанию. Мы должны отвергнуть всё, что относится к нашей природной жизни; иначе мы не можем наслаждаться Христом. После того как наша природная сила истощается, исполняется Божье обещание. После того как Измаил был изгнан, Исаак получил все основания для участия в благословении Божьего обещания. Окончание наших природных усилий, оставление того, что мы можем сделать или уже сделали, — это «Исаак», наследование обещанного Божьего благословения, которым является Христос.

Кто такой Исаак? Исаак это результат жизни и хождения верой. Это Христос. Исаак был полным прообразом Христа, наследующего всё богатство Отца. Все мы должны переживать Христа таким образом не нашими делами, борьбой и старанием, а просто полагаясь на Него. Если мы будем полагаться на Него, результатом этого будет Исаак. Только Исаак является действительным элементом родословия Христа. Не все дети Авраама по плоти являются детьми Божьими: Бог хочет иметь Своих детей только в Исааке (Рим. 9:7-8). Поэтому Бог считал Исаака единственным сыном Авраама (Быт. 21:10, 12: 22:2A, 12Б, 16-18), единственным, кто наследовал обещание о Христе (Быт. 26:3-4).

В стихе 2 также говорится: «Исаак родил Иакова». Иаков и Исав были близнецами. Когда Иаков и его старший брат Исав выходили из чрева матери, Иаков держал Исава за пятку.

Иаков как бы говорил: «Исав, дай мне выйти первым!» Иаков действительно умел «держать за пятку». Имя «Иаков» означает «держащий за пятку», «вытесняющий». Сбивать других с ног, брать над ними верх любыми обманными средствами — это Иаков.

Поскольку Бог уже избрал Иакова, все его старания были тщетны. Иакову нужно было видение. Ему не нужно было вытеснять других, потому что Бог избрал его, чтобы он был первым. Ещё до того как близнецы родились, Бог сказал их матери, что младший будет первым, а старший — вторым. Написано: «Иакова Я возлюбил, а Исава возненавидел» (Мал. 1:2-3; Рим. 9:13).

К сожалению, Иаков не понимал этого. Поэтому он постоянно вытеснял кого-то. Куда бы он ни пошёл, везде он вытеснял кого-то. Он вытеснил своего брата (Быт. 25:29-33; 27:18-38) и вытеснил своего дядю (Быт. 30:37—31:1). Он строил козни своему дяде Лавану и крал у него. Но весь его труд был тщетным. Что нужно было Иакову? Ему нужно было, чтобы Бог поработал над ним. Поэтому Бог воздвиг его брата Исава, а затем его дядю Лавана, чтобы работать над ним. Бог даже воздвиг четырёх жён, а также двенадцать помощников и одну помощницу. В жизни Иакова было очень много страданий, но эти страдания были результатом его борьбы, а не Божьего избрания. Чем больше Иаков боролся, тем больше он страдал.

В Христе нам, во-первых, нужна жизнь Авраама. Нам нужно забыть, кто мы, жить Христом и полагаться на Него. Во-вторых, в Христе нам не нужен Измаил, то есть наши дела. Нам нужен Исаак, то есть Его дела. В-третьих, нам нужен не Иаков, а Израиль. Нам нужен не природный Иаков, а преобразованный Израиль, князь Божий.

Далее в стихе 2 говорится: «Иаков родил Иуду и его братьев». Пожалуйста, прочитайте  $npum. 2^3$ . Сегодня мы являемся «церковью первородных» (Евр. 12:23). Наше право первородства также состоит из трёх элементов: это двойная доля Христа, священство и царствование. Мы находимся в Христе и можем наслаждаться Им в виде двойной доли. Мы также являемся священниками и царями Бога. Однако многие христиане потеряли своё право первородства. Они спасены и никогда не будут потеряны, но они потеряли свою особую долю Христа. Если мы хотим наслаждаться особой долей Христа, мы должны сохранить своё первород-CTBO.

Все христиане рождены заново как священники (Отк. 1:6). Но сегодня многие потеряли своё священство. Поскольку

они потеряли своё положение молитвы, им трудно молиться. Если мы хотим сохранить своё священство, мы должны быть подобны левитам и забыть своих отца, братьев и детей и заботиться об интересах Бога. На первом месте должно быть желание Бога, а не наши семьи. Если Божье желание займёт первое место в наших сердцах, то мы будем близки к Богу и сохраним священство.

Кроме того, все христиане рождены заново как цари (Отк. 5:10), но многие потеряли своё царствование. Когда вернётся Господь Иисус, с Ним будут побеждающие святые, которые будут священниками Бога и царями вместе с Христом (Отк. 20:4-6). В то же время они насладятся наследованием земли (Отк. 2:26).

В Евр. 12:16-17 содержится предостережение, чтобы мы не потеряли наше право первородства, как Исав. «За одно кушанье» Исав «отдал собственное право первородства». Потом он пожалел о том, что продал его так дёшево, но он не смог вернуть его себе. Всем нам нужно быть настороже. Мы занимаем необходимое положение. чтобы иметь право первородства, и мы уже имеем его, но сохранение этого права зависит от того, удерживаемся ли мы от нечестия или осквернения. Исав пренебрёг правом первородства и дёшево продал его (Быт.

25:29-34). Поэтому он потерял его и не смог вернуть его себе. даже когда пожалел об этом и плакал о нём (Быт. 27:34-38: Евр. 12:16-17). Он потерял благословение участия в Христе. Рувим потерял своё право первородства из-за своего осквернения. Но Иосиф унаследовал двойную долю земли благодаря своей чистоте, Левий получил священство благодаря тому, что был бесповоротно отделён для Господа, а Иуде досталось царствование благодаря его заботе о его страдающих братьях. Нам нужно хранить себя чистыми для особой доли наслаждения Христом: нам нужно бесповоротно отделить себя для Господа, так чтобы наше сердце прежде всего заботилось о желании Господа: нам нужно в любви заботиться о наших страдающих братьях. Если мы будем такими, мы, безусловно, сохраним наше право первородства. Особая доля наслаждения Христом, священство и царствование будут нашими. Уже сегодня мы можем наслаждаться Христом в двойной мере. Мы можем молиться, мы можем управлять, и мы можем царствовать. И тогда по возврашении Господа мы вместе с Ним будем наслаждаться наследованием земли. Мы будем священниками, которые постоянно соприкасаются с Богом, и царями, которые царствуют над людьми.

И Авраам, и Исаак, и Иаков, и Иуда связаны с Христом. Если у нас есть жизнь этих четырёх поколений — вера Авраама, наследование Исаака, работа, которой подвергся Иаков, и забота Иуды, исполненная любви, — то мы связаны с Христом в Его родословии.

В стихе 3 сказано: «Иуда родил Фареса и Зару от Фамари». Фамарь зачала в результате кровосмешения со своим свёкром (Быт. 38:6-27). С точки зрения морали это было достойно сожаления, а с точки зрения этики это было ужасно. Никто не оправдал бы этого. Тем не менее виновата была не Фамарь, а её свёкор Иуда, признавший, что она праведнее его (Быт. 38:26), потому что Фамарь и сердцем стремилась к обладанию правом первородства.

Во времена Фамари право первородства значило очень много. Оно включало двойную долю земли, священство и царствование. Двойная доля земли обозначает двойное наслаждение Христом. И священство, и царствование также имеют отношение к Христу. Для поколения после Авраама право первородства было целиком и полностью связано с наследованием Христа. Фамарь стремилась получить право первородства. Она знала, что, если она будет отсечена от него, она потеряет Божье обещание. А Божье обещание заключалось просто в том, что Бог обещал, что Он Сам будет долей Его избранного народа в Христе. Фамарь не хотела упускать это благословение.

Фамарь была женой первого сына Иуды. Этот сын должен был унаследовать право первородства. Но муж Фамари был неугоден в глазах Господа, и Господь умертвил его (Быт. 38:7). Господь умертвил и второго сына Иуды (Быт. 38:8-10). Согласно древним предписаниям, Иуда должен был женить на Фамари своего следующего сына, чтобы родился сын, который унаследовал бы право первородства. Однако Иуда не исполнил свою обязанность. В некотором смысле Иуда обманул Фамарь (Быт. 38:11-14). Но Фамарь не отступила. Напротив, она даже использовала неподобающие средства, чтобы приобрести право первородства. Независимо от того, были ли эти средства неподобающими или нет, Фамарь сделала всё возможное, чтобы получить это право первородства.

От Фамари мы переходим к её сыну Фаресу. *Пожалуйста*, *прочитайте прим.* 3<sup>1</sup>. История матери показывает нам одну сторону: мы должны добиваться права первородства, делая всё возможное, чтобы приобрести его. История сына показывает другую сторону: хотя мы можем бороться, чтобы приобрести право первородства, на

самом деле это зависит от Божьего выбора, а не от наших усилий (см. Рим. 9:11).

В стихе 5 упоминается Рахава, мать Вооза. О Рахаве мы уже читали в *прим.*  $5^{l}$ . Если мы хотим знать историю Вооза, мы должны прочитать Книгу Руфь. Это хорошая история. Вооз это прообраз Христа, а Руфь прообраз церкви. В Книге Руфь говорится, что Вооз искупил Руфь; он также выкупил для неё право первородства. Это означает, что Христос как наш истинный Вооз искупил и нас самих, и наше право первородства. О значении самой Руфи мы vже читали в **прим.**  $5^{1}$ . Возможно, вы имеете неблаговилное происхождение и жалкое прошлое, но пусть вас это не беспокоит и не останавливает. Забудьте об этом! Нет ничего хуже, чем человек, рождённый от Моава. Но если только вы в своём сердце будете искать Бога и Божий народ и если вы соединитесь с надлежащим человеком, таким как Вооз, вы войдёте в двойную долю наслаждения Христом.

Пойдём дальше и рассмотрим Иессея (ст. 5-6). Хотя в Библии об Иессее говорится немного, то, что о нём говорится, важно. *Пожалуйста, прочитайте прим.* 5<sup>4</sup>. Кто такой Иессей? Иессей — это человек, который порождает Христа, который производит Христа как ветвь, будучи укоренён в Христе.

Когда вы производите Христа как ветвь, не забывайте, что Христос — не только ваша ветвь, но и ваш корень. Христос выходит из вас как ветвь, а вы выходите из Христа. Христос — наш источник, и Христос также произведение. Это означает, что мы едины с Христом и очень тесно связаны с Ним. Мы в Нём, а Он в нас. Он производится нами, а мы укоренены в Нём. Таков человек, который наслаждается правом первородства Христа.

«Иессей родил царя Давида» (ст. 6). Пожалуйста, прочи*тайте прим.*  $6^1$  *и*  $6^2$ . Если мы хотим иметь богатое наслаждение Христом, нам часто придётся быть окончанием одной ситуации и началом другой. Однако многие дорогие святые не могут быть ни окончанием, ни началом. В конечном итоге они оказываются просто ничем. В церковной жизни нам нужны «давиды» — сильные люди, которые завершают одни ситуации и открывают другие. Нам нужен кто-то, кто завершил бы поколение отцов и открыл бы поколение царей. Мы должны быть сильными: мы должны быть восьмым сыном; мы должны быть Давидом.

Давид был человек согласно Божьему сердцу (1 Цар. 13:14). Бог Сам сказал Саулу, что Он заменит его, потому что Он нашёл человека согласно Своему сердцу. За всю свою жизнь

Давид не сделал ничего плохого, за исключением одного серьёзного деяния: он убил человека и взял себе его жену. Одним поступком Давид совершил два тяжких греха: убийство и прелюбодеяние. Сам Бог осудил это. В Библии говорится, что Давид делал угодное пред очами Господа во все дни жизни своей, кроме этого одного поступка (3 Цар. 15:5). Относительно этого проступка Давида и его результата, пожалуйста, прочитайте прим. 6<sup>3</sup>, абз. 1.

Здесь мы видим два союза. Первый союз — это брачный союз Давида с Вирсавией. Второй союз — духовный. Это союз преступления и покаяния Давида с прощением Бога. Прощение Бога «вступило в союз» с преступлением и покаянием Давида. В результате этого союза был произведён человек по имени Соломон, который построил Божий храм. Церковь всегда созидается такого рода человеком, Соломоном, который представляет собой итог человеческого преступления и покаяния в сочетании с Божьим прошением.

После того как Давид получил Божье прощение и радость его спасения была восстановлена, он молился о Сионе, о строительстве стен Иерусалима, об укреплении своего царства (Пс. 50:18). Впоследствии в результате того, что Бог простил его грех, Бог дал ему сына,

чтобы тот построил Божий храм для Божьего присутствия в качестве центра города Иерусалима.

Я надеюсь, что Господь покажет вам то, что нельзя сказать человеческими словами. Если вы всегда были и остаётесь образцово-хорошим человеком. который никогда никого не убивал, который никогда не совершал преступления и которому никогда не нужно было каяться, то Богу нет нужды прощать вас. В этом случае никогда не будет Соломона и Божий храм никогда не будет построен. Как мы увидели, созидание Божьего храма происходит в результате человеческого преступления и покаяния в сочетании с Божьим прощением.

Однажды я сказал Господу: «Господь, для моего преступления и покаяния нужно Твоё прощение. Но, Господь, Ты лучше меня знаешь, что и для Твоего прощения нужно моё преступление. Для моего преступления нужно Твоё прощение, а для Твоего прощения нужно моё преступление. Если у меня нет преступлений, то Тебе не к чему применить Твоё прошение». Когда я сказал это Господу, мне показалось, что Он сказал: «Да, благодаря твоему преступлению и покаянию Я действительно имею возможность применить Моё прошение. Я доволен этим». Но ни в коем случае не следует говорить: «Будем делать зло, чтобы вышло добро». Вы должны делать всё от вас зависящее. Но как бы усиленно вы ни старались всё делать правильно в глазах Господа, рано или поздно что-то произойдёт. Неожиданно вы кого-нибудь убъёте, вмешаетесь в чужие дела, совершите преступление. Но после вашего преступления у вас будет возможность покаяться. Если вы покаетесь. Бог будет готов простить вас. Тогда вы родите сына и назовёте его Соломоном. Имя «Соломон» означает «мирный» (2 Цар. 12:24; 1 Пар. 22:9). Но у Соломона есть ещё одно имя, Иедидиа (2 Цар. 12:25), которое означает «возлюбленный Господом». Для вас имя «Соломон» означает «мирный», а для Госпола его имя означает «возлюбленный Господом». Этот сын будет человеком, который будет созидать Божий дом, сегодняшнюю церковь.

Вам необходимо всегда быть правыми в глазах Бога. Но будьте уверены, что ваша правота не пригодна для созидания церкви. Однако не следует говорить: «Давайте я буду делать что-то неправое!» Уверяю вас, даже если вы попытаетесь быть неправыми, вы обнаружите, что вы не способны делать что-то неправое. Я не знаю, что это за всевластие. Но однажды вы совершите нечто ужасное. Все братья будут качать головой, не в силах поверить, что вы могли совершить такое.

Тем не менее вы это совершили! Тогда вам нужно прочитать Пс. 50, усвоить этот псалом и прийти к Господу со словами: «Господь, я каюсь. Тебе, Тебе единому согрешил я и лукавое пред очами Твоими сделал. Прости меня». После этого покаяния вы вступите в новый союз — союз вашего преступления и покаяния с Божьим прошением. В результате этого будет произведён Соломон человек мирный для вас и возлюбленный Господом. Этот человек будет созидать церковь. Божий храм.

### Пожалуйста, прочитайте Мф. 1:6, прим. 3, абз. 2 и 3.

Перейдём к Ровоаму, сыну Соломона (ст. 7). Пожалуйста, nрочитайте nрим.  $7^{l}$ . Эта картина, как и все другие элементы в Ветхом Завете, была написана, чтобы чему-то научить нас, и она является прообразом событий, происходящих в новозаветном веке. Сегодня мы видим то же самое. В принципе, в начале церковь была едина. Но спустя некоторое время церковь разделилась, причём не на две части, а, может быть, более чем на две тысячи частей. Ктонибудь может сказать: «Разве жители Израильского царства не были по-прежнему Божьим народом?» Конечно, были. Они были Божьим народом, но они находились вне линии Христа. Что это значит? Если вы находитесь вне линии Христа, это значит, что, хотя вы Божий народ, вы живёте не для Христа, а для чего-то другого. Посмотрите на сегодняшнюю ситуацию. Все мы истинные христиане, и все мы Божий народ. Но живём ли мы исключительно, чисто, полностью и безусловно для Христа или для чего-то ещё? Если вы живёте не для Христа, а для чего-то другого, то вы находитесь вне линии Христа. По этой причине ни один из царей северного царства, то есть более крупного и более общего царства, не включён в родословие Христа.

Относительно царей, перечисленных в стихах 8-11, *пожалуйста*, *прочитайте примечания к этим стихам*.

В стихе 12 упоминается переселение в Вавилон и Зоровавель — вождь возвратившихся пленников. Пожалуйста, прочи*тайте прим. к стиху 12.* Сегодня происходит в точности то же самое. Кто-то может спросить: «Какая разница где быть: оставаться в Вавилоне или вернуться в Иерусалим? Разве это не одно и то же при условии, что мы поклоняемся Богу и ходим в духе?» Для вас это, может быть, нормально, но это ненормально для Христа. Христу нужны люди, которые приведут Его в Вифлеем. Вы можете поклоняться Богу и ходить в духе в Вавилоне, но будьте уверены, что Христос никогда не сможет родиться в человечестве через

вас. Для этого нужно особое место. Вы должны возвратиться из Вавилона в землю Иуды. Когда настало время родиться Господу Иисусу, некоторые из израильтян, потомки возвратившихся пленников, ждали в земле Иуды. Тогда Иосиф и Мария находились не в Вавилоне — они находились в земле Иуды. Чтобы Христос пришёл на землю, некоторые люди из Его пленённого народа должны были возвратиться. Для Своего второго пришествия Христу также нужно, чтобы некоторые люди из Его пленённого народа возвратились из своего плена к надлежащей церковной жизни.

В стихе 16 сказано: «А Иаков родил Иосифа, мужа Марии, от которой родился Иисус, называемый Христом». *Пожалуйста*, *прочитайте прим.* 16<sup>1</sup> и 16<sup>2</sup>.

Все браки совершаются по Божьему всевластию, особенно браки, имеющие отношение к Христу. От Бога до Давида это родословие представляло собой одну линию, а от Давида до Иисуса — две линии. Однако эти лве линии соелинились через брак Иосифа и Марии. Иисус, родившийся от Марии, является исполнением пророчеств: исполнилось пророчество о семени женшины (Быт. 3:15); пророчество о том, что дева родит сына (Ис. 7:14); пророчество о том, что Авраам получит семя, которое принесёт благословение всем народам (Быт. 22:18); пророчество, сказанное Исааку и Иакову, которое было таким же, как пророчество, сказанное Аврааму (Быт. 26:4; 28:14); пророчество, сказанное Иуде, — что Иуда будет царским коленом (Быт. 49:10); и пророчество, сказанное Давиду (2 Цар. 7:12-13). Хотя рождение Иисуса исполнило многие пророчества в Ветхом Завете. Он не был потомком Иехонии. На первый взгляд потомки Иехонии по-прежнему принадлежали к царской линии. Но по Божьему всевластию Мария, мать Иисуса, вышла замуж за Иосифа, потомка Иехонии, который, как может показаться, продолжил царский род. На первый взгляд Иисус был потомком Иехонии: на самом деле Он им не был. Он был потомком Давида. Так может устроить только Бог. Слава Ему!

Если вы задумаетесь над своей историей, над историей своего спасения, вы увидите, что здесь действует тот же принцип. Не нужно думать, что брак Иосифа и Марии был случайностью. Он не был случайностью: напротив, он был запланирован всевластной Божьей рукой. Подобным образом и ваша связь с Христом — ваше спасение — это не случайность. Ваше спасение тоже было запланировано божественной рукой. Иногда я благодарил Господа и говорил Ему: «Я так рад,

что Ты поместил меня на землю не в 20 году до Р. Х., а в дваднатом столетии. Ты поместил меня на землю в таком месте. куда пришли миссионеры с Библией. Однажды я родился от матери-христианки. Потом у меня была возможность услышать благовестие, и я был спасён. Аллилуйя!» Это не было случайностью. И ваша связь с Христом — тоже не случайность. Бог тшательно всё спланировал. Бог устроил всё это для таких маленьких людей. как мы. Это не что-то незначительное. Когда мы вступим в вечность, мы, возможно, очень удивимся. Мы, возможно, воскликнем: «Слава Господу!»

Теперь перейдём к деве Марии (Мф. 1:16). Поскольку Мария была девой, она отличалась от других четырёх женщин, упомянутых в этом родословии. Мария была чистой, и ей не было равных. Она зачала не от человека, а от Святого Духа, чтобы произвести на свет Христа (Лк. 1:34-35; Мф. 1:18Б, 20Б). Это повествование о четырёх женщинах, повторно вступивших в брак, и единственной деве подтверждает, что все люди, записанные в этом родословии, были рождены от греха, за исключением Христа, который был рождён в святости.

Авраам, Давид и Мария — это три приятных имени в Библии. Это имена, ласкающие слух Бога (ст. 2, 6, 16). Авраам

обозначает жизнь верой, Давид обозначает жизнь под воздействием креста, а Мария обозначает жизнь полного повиновения Господу. Именно посредством таких трёх видов жизни Христос был произведён на свет и вошёл в человечество.

Сегодня действует тот же самый принцип. Рассмотрим благовествование. Цель благовествования состоит в том, чтобы принести Христа в человечество. Для этого требуется много веры, жизнь под воздействием креста и жизнь полного подчинения Господу. Если у нас будут эти виды жизни, мы, безусловно, принесём Христа в человечество.

В стихе 17 говорится о сорока двух поколениях от Авраама до Христа. Чтобы увидеть значение этого момента, пожалуйста, прочитайте прим. к стиху 17.

Теперь рассмотрим слова «до Христа» (ст. 17). У Луки родословие начинается с Иисуса и возвращается к Богу. Всего в нём семьдесят семь поколений. У Матфея родословие идёт вперёд, от Авраама к Христу. У Луки оно идёт назад и вверх, к Богу, а у Матфея — вперёд и вниз, к Христу. Все поколения были направлены к Христу и произвели на свет Христа. Без Христа насчитывается только сорок одно поколение. В этом случае нет цели, нет заверше-

ния и нет окончания. Сорок один — нехорошее число; нам нужно число сорок два. Христос есть цель, окончание, итог, завершённость и совершенство всех поколений; поэтому Он исполняет их пророчества, решает их проблемы и удовлетворяет их нужды. Христос пришёл исполнить все пророчества пророчества об Аврааме, Исааке, Иакове, Иуде и Давиде. Если бы Христос не пришёл, все эти пророчества были бы пустыми. Когда приходит Христос, вместе с Ним приходят свет, жизнь, спасение, удовлетворение, исцеление, свобода, покой, утешение, мир и радость. С этого момента весь Новый Завет становится полным раскрытием этого удивительного Христа. Все двадцать семь книг Нового Завета: Евангелия. Деяния. Послания и Откровение — говорят о том, что этот Христос исполняет все пророчества, решает все наши проблемы и удовлетворяет все наши нужды, и о том, что Он является для нас всем. Аллилуйя, Христос пришёл!

## Его рождение и имя — Мф. 1:18-25

## Пожалуйста, прочитайте стихи с 18 по 25.

Мы подходим к рождению Христа. Поскольку рождение Христа — это целиком и полностью тайна, говорить о нём трудно. Сначала нам нужно рассмотреть некоторые вопросы, связанные с подготовкой к рождению Христа.

Во-первых, рождение Христа было подготовлено и осуществлено по Божьему всевластию (1:18: Лк. 1:26-27). По Своему всевластию Бог соединил Иосифа и Марию в браке, чтобы произвести на свет Христа как законного наследника престола Давида. Соединить Иосифа и Марию было непросто. Согласно родословию Христа в Евангелии от Матфея, Иосиф был потомком Зоровавеля, возвратившегося пленника. Если бы не было возвращения пленников, где бы родился Иосиф? Он бы родился в Вавилоне. То же самое было бы и с Марией, которая тоже была потомком возвратившихся пленников. Если бы предки Иосифа и Марии остались в Вавилоне и если бы сами Мария и Иосиф родились там, как Иисус смог бы родиться от Марии в Вифлееме? Теперь мы видим всевластие Бога в том, что Он возвратил предков Иосифа и Марии.

По Своему всевластию Бог поместил Иосифа и Марию в один и тот же город, Назарет (Лк. 1:26; 2:4). Если бы они жили далеко друг от друга, им было бы трудно соединиться в браке. Иосиф и Мария не только были потомками возвратившихся пленников, но и жили в одном и том же ма-

леньком городе. Это позволило им соединиться в браке.

Кроме того, изучая родословия, приведённые у Матфея и у Луки, мы обнаруживаем, что Иосиф был потомком царской линии, линии Соломона (Мф. 1:6-7), а Мария была потомком линии простых людей, линии Нафана (Лк. 3:31). Хотя Иосиф и Мария соединились в браке, Иисус родился от Марии, а не от Иосифа. На первый взгляд Он родился от Иосифа; на самом деле Он родился от Марии (Мф. 1:16). Это был целиком и полностью вопрос Божьего всевластия.

Как мы уже увидели, проклятие, о котором записано в Книге пророка Иеремии, лишило любых потомков Иехонии права унаследовать престол Давида (Иер. 22:28-30). Если бы Иисус действительно родился от Иосифа, Он бы лишился права на престол Давида. Поскольку Иосиф всё же принадлежал к царской линии, он был царским потомком в глазах людей. В результате брака Марии, матери Иисуса, с Иосифом Иисус на первый взгляд был связан с этой царской линией. Опять мы видим Божье всевластие. Бог нашёл молодую женшину, которая также была потомком Давида, чтобы произвести на свет Христа. Иисус родился от неё и фактически был семенем Давида, имевшим право унаследовать престол Давида.

Во-вторых, согласно Лк. 1:26-38, рождение Христа осуществилось посредством подчинения Марии. Для такой молодой девы, как Мария, было нелегко принять поручение зачать ребёнка. Это не что-то незначительное. Мария могла бы сказать: «Гавриил, разве ты не знаешь, что я уже обручена с мужчиной? Как же я могу зачать ребёнка?» Кто из нас принял бы такое поручение? Если бы ангел сказал такие слова вам, вы смогли бы принять их?

Мария, выслушав ангела, сказала: «Вот раба Господня. Пусть будет мне согласно твоему слову» (Лк. 1:38). Кажется, что это просто, но цена была крайне высока. Чтобы произвести на свет Христа, Мария заплатила очень высокую цену — она заплатила всем своим существом. Произвести на свет Христа нелегко. Это стоит недёшево. Если мы хотим произвести на свет Христа, мы должны чем-то заплатить. Мария заплатила.

Иосиф сразу же отреагировал на это, решив тайно отослать Марию (Мф. 1:19). Таким образом, Мария оказалась в трудном положении. Уверяю вас, всякий раз, когда вы будете принимать поручение произвести Христа, вы будете оказываться в трудном положении. Все ангелы будут понимать вас, но ни один человек вас не поймёт. Не ждите, что кто-то будет подобен ангелу Гавриилу.

Все будут понимать вас неправильно. Возможно, самый близкий вам человек как раз и будет понимать вас в высшей степени неправильно. Тем не менее в большой степени рождение Христа осуществилось посредством подчинения Марии.

В-третьих, зачатие Иисуса было напрямую связано со Святым Духом (ст. 18, 20; Лк. 1:35). Без Святого Духа подчинение Марии не имело бы никакого смысла. Сколько бы мы ни подчинялись, без силы Святого Духа наше подчинение не имеет смысла. Не следует переоценивать своё подчинение. Наше подчинение лишь предоставляет возможность силе Святого Духа войти в нас и что-то совершить.

В-четвёртых, было необходимо послушание и взаимодействие Иосифа (Мф. 1:19-21, 24-25). Что было бы, если бы Иосиф настоял на разводе? У него было такое намерение. Однако он был человеком, которого Бог избрал для рождения Христа. Поэтому он не стал действовать грубо или быстро. Напротив, он был внимателен и вдумчив. Когда он обдумывал это, ангел Господень явился ему во сне (ст. 20). Иосиф послушался слова, сказанного ангелом. Жениться на такой женшине, разумеется, было бы чем-то позорным. Так что не только Мария чем-то заплатила; Иосиф тоже заплатил. Появление на свет Христа стоило ему очень многого, потому что из-за этого он пережил позор.

В-пятых, рождение Христа было великим исполнением пророчеств, содержащихся в Ветхом Завете. Первое пророчество в Ветхом Завете содержится в Быт. 3:15. В первой и второй главах Бытия пророчеств нет, но в третьей главе, после падения человека, после того как змей проник в человека через женщину, Бог дал обещание. Давая это обещание, Бог как бы говорил: «Змей, ты вошёл через женщину. А Я расправлюсь с тобой при помощи семени этой женшины». Таким образом, обещание о семени женщины было первым пророчеством в Библии.

В Мф. 1:22 и 23 это обещание исполнилось: дева зачала ребёнка. Этот ребёнок стал семенем женщины. В Гал. 4:4 Павел говорит, что Христос родился под законом и что Он родился от женщины. Христос пришёл не только исполнить закон, но и исполнить обещание о том, что семя женщины поразит змея в голову.

От Бытия мы переходим к Ис. 7:14, где содержится ещё одно пророчество о Христе: «Се, дева во чреве приимет и родит сына». Исполнение этого пророчества принесло Бога в человека. Аллилуйя! Бог стал человеком!

В-шестых, в рождении Иисуса Бог стал плотью. Трудно найти

стих, в котором говорилось бы, что Бог стал человеком. В Библии говорится следуюшее: «Слово было Бог... и Слово стало плотью» (Ин. 1:1, 14). «Человек» — хорошее слово, но «плоть» — нехорошее. Если я скажу вам, что вы человек, вам будет приятно. Но если я скажу, что вы плоть, вам не будет приятно, потому что слово «плоть» не является положительным по своему значению. В 1 Тим. 3:16 Павел говорит: «Велика тайна... Тот, кто был явлен в плоти». Хотя слово «плоть» нехорошее. Библия говорит, что Бог был явлен в плоти.

Слово «плоть» обозначает падшего человека. Велика тайна того, что Бог был явлен в плоти. Библия говорит, что Бог стал плотью и что плоть — это не сотворённый, а падший человек. Можем ли мы сказать, что Бог стал падшим человеком? Это, безусловно, трудный вопрос.

Однако есть два стиха, которые могут нам помочь. Первый стих — Рим. 8:3, в котором говорится, что Бог послал «Своего собственного Сына в подобии плоти греха». В этом стихе не сказано «плоть греха»; в нём сказано «подобие плоти греха». Второй стих — Ин. 3:14: «И как Моисей поднял змея в пустыне, так должен быть поднят Сын Человеческий». Змей, который был поднят на шесте в пустыне, на самом деле не был змеем,

имеющим яд; это был бронзовый змей, сделанный по подобию настоящего змея (Числ. 21:9). В Ин. 3:14 содержатся слова, которые Господь Иисус говорил Никодиму. Господь сказал ему, что как Моисей поднял змея в пустыне, так должен быть поднят на кресте Он Сам. Когда Иисус был на кресте, в глазах Бога Он был в виде, в подобии, змея. Но, как и в случае с бронзовым змеем в пустыне, в Нём не было яда, потому что Он не был рождён от падшего человека. Он был рождён от девы.

Теперь мы должны ясно разграничить два положения: Христос был зачат от Святого Духа, и Он был рождён от девы. Его источником был Святой **Дух.** и Его элемент был божественный. Через деву Марию как средство Он облёкся в плоть и кровь, то есть в человеческую природу, приняв «подобие плоти», «подобие людей» (Флп. 2:7). Однако у Него не было греховной природы падшей плоти. Он не знал греха (2 Кор. 5:21) и был без греха (Евр. 4:15). У Него была плоть, но это было «подобие плоти греха». Внешне Он получил вид падшего человека, но в действительности в Нём не было падшей природы. Его рождение в точности соответствовало тому же принципу. На первый взгляд Он был сыном Иосифа; на самом деле Он был сыном Марии.

Почему, когда Господь Иисус был на кресте. Бог считал, что Он был в виде змея? Потому что со дня падения человека (Быт. 3:1) змей находился в человеке и делал каждого человека змеем. Согласно Мф. 3:7 и 23:33, и Иоанн Креститель, и Господь Иисус называли людей «отродьем гадюк», то есть змеями, из чего видно, что все падшие люди являются потомками змея. Все мы маленькие змеи. Не думайте, что вы хорошие. До того как вы были спасены, вы были змеем. Именно поэтому Господь Иисус умер на кресте, подвергнутый Божьему суду. Когда Иисус был на кресте. Он не только был человеком, но и имел вид змея. В глазах Бога Он принял вид змея и умер на кресте за всех нас - людейзмеев. Возможно, вы никогда не слышали, что Иисус принял вид змея, подобие плоти греха. Вы слышали, что Иисус — это Бог и что Он принял вид человека, но вы не слышали, что Он также принял вид змея. Как Он чудесен!

Мы падшая плоть, и Иисус вошёл в эту плоть, чтобы принести Бога в человечество. В Нём божественная Личность Бога была слита с человечеством. Рождение Христа имело целью не просто произвести Спасителя, но и принести Бога в человека. Хотя человечество было падшим, Бог не принял ни одну часть этой падшей

природы. Бог принял только подобие этой падшей плоти, и посредством этого Он слился с человечеством. Таким было рождение Христа.

В-седьмых, чудесной Личностью, имевшей такое чудесное рождение, был Иегова. И Он не просто Иегова — Он Иегова с чем-то ещё. Имя «Иисус» означает «Иегова Спаситель» или «спасение Иеговы» (Мф. 1:21). Эта чудесная Личность является самим спасением, которое Иегова приносит людям. Он Сам есть спасение. Поскольку Сам Иегова становится спасением, Он Спаситель. *Пожалуйста*, прочитайте прим. 21<sup>1</sup>.

Не нужно думать, что, когда мы призываем Иисуса, мы всего лишь призываем имя человека. Иисус — не просто человек; Он — Иегова как наше спасение, Иегова как наш Спаситель. Это нечто простое, но глубокое. Когда вы призываете Иисуса, вся вселенная понимает, что вы призываете Иегову как своего Спасителя, Иегову как своё спасение.

Евреи верят в Иегову, но не верят в Иисуса. В каком-то смысле они имеют Иегову, но они не имеют спасения и не имеют Спасителя. Мы имеем нечто большее, чем евреи, потому что мы имеем Иегову Спасителя, Иегову как наше спасение. Поэтому у нас появляется такое чудесное чувство, когда мы призываем Иисуса.

«Иисус» — чудесное имя, потому что Иисус — это Иегова. В 1-й главе Бытия мы не вилим имени «Иегова». Мы вилим лишь имя «Бог»: «В начале сотворил Бог...» Бог творения называется «Бог-Элохим». Имя «Иегова», которое начинает употребляться только во 2-й главе, используется в тех конкретных случаях, когда говорится об отношениях Бога с человеком. Имя «Иисус» представляет собой некоторое добавление к имени Иегова: «Иегова как наше спасение», «Иегова наш Спаситель».

В-восьмых, Иисус Спаситель — это Бог с нами. В Мф. 1:23 мы видим ещё одно чудесное имя — «Эммануил». *Пожалуйста*, *прочитайте прим.*  $23^2$  и  $23^3$ .

В-девятых, Иисус, Бог-Иегова, был рождён в плоти, чтобы быть Царём, который унаследует престол Давида (1:20; Лк. 1:27, 32-33). Евангелие от Матфея — это книга о царстве, где Христос является Царём, Мессией. Когда вы призываете Иисуса, вы получаете Иегову, Спасителя, спасение, Бога и в конечном итоге Царя. Царь правит. Когда мы призываем Иисуса, мы сразу же получаем Того, кто правит над нами.

Иисус-Царь намерен установить Своё царство внутри вас и поставить престол Давида в вашем сердце. Чем больше вы будете призывать Иисуса, тем

больше внутри вас будет правищей силы. Если вы мне не верите, я прошу вас попробовать. Призывайте имя Иисуса десять минут и посмотрите, что произойдёт. Царь будет править над вами и беспокоить вас. В первый же вечер Он, возможно, скажет, что вы всегда не очень хорошо относились к другим людям, особенно к своему мужу или к своей жене, и что вами нужно править. Призывайте Его имя, и Он будет править над вами.

Когда никто не будет в состоянии править над вами, вами сможет править этот Царь царей. Когда никто другой не будет в состоянии сдержать вас — ни ваши родители, ни ваши муж, ни ваша жена, ни ваши дети, — Царь царей сделает что-нибудь. Просто призывайте имя Иисуса. Делая это, вы будете наслаждаться Иеговой, Спасителем, спасением, присутствием Бога, а также царствованием Иисуса. Царь Иисус родится в вас и установит внутри вас Своё царство.

Христос в Евангелии от Матфея — это Царь-Спаситель и Спаситель-Царь, который устанавливает царство небес внутри нас и над нами. В 1-й главе Евангелия от Матфея нам даётся не только происхождение этого Царя; в этой главе нам также даётся присутствие этого Царя. Имя этого Царя — Иисус. Всякий раз, когда мы призываем Его имя, у нас появляется ощу-

щение того, что Он правит внутри нас, спасая нас. Он устанавливает царство небес внутри нас. Аллилуйя! Это наш Христос!

Нам надо подробнее остановиться на двух именах, данных Господу в начале Евангелия от Матфея. Первая глава Евангелия от Матфея — это глава, состоящая из имён. Мы уделили довольно много времени рассмотрению имён Авраама, Исаака, Иакова и даже имён Фамари и Рахавы. Однако последние два имени, «Иисус» и «Эммануил», более чем чудесны. Хотя на первый взгляд в заключительной части 1-й главы Евангелия от Матфея говорится о рождении Христа, на самом деле в ней говорится об именах «Иисус» и «Эммануил».

Ангел Гавриил сказал Марии, что ребёнок, который будет зачат ей, должен быть назван Иисусом (Лк. 1:31). Потом ангел Госполень явился Иосифу и тоже сказал ему, чтобы он назвал ребёнка Иисусом (Мф. 1:21, 25). Таким образом, «Иисус» — это имя, данное Богом. Это имя подразумевает три элемента. Первый элемент, входящий в состав имени «Иисус». — это «Иегова». В еврейском языке имя «Бог» означает «Могущественный», «Бог Всемогущий», а имя «Иегова» означает «Я Есть» — «Я Есть, что Я Есть» (Исх. 3:14, букв.). Глагол «быть» в еврейском языке не только обозначает настоящее время, но и включает значения и прошедшего, и будущего времён. Только Бог вечен. От вечности в прошлом до вечности в будущем Он — «Я Есть». Поэтому Господь Иисус мог сказать о Себе: «Прежде чем появился Авраам, Я есть» (Ин. 8:58). Он также сказал иудеям: «Если не поверите, что Я есть, то умрёте в своих грехах» и «Когда поднимете Сына Человеческого. тогда узнаете, что Я есть» (Ин. 8:24, 28). Мы должны понять, что Иисус — это великий «Я Есть», и верить в Него как в великого «Я Есть».

Поскольку имя Господа это «Я Есть», мы можем сказать: «Господь, Ты сказал мне, что Твоё имя — «Я Есть». Что же Ты есть?» Его ответ будет таким: «Я есть всё, что тебе нужно». Господь есть всё, что нам нужно. Если нам нужно спасение, Он Сам будет нам спасением. У нас есть «подписанный чек» с пустой графой, где указывается сумма, и мы можем вписать в неё всё, что нам нужно. Если нам нужен один доллар, мы можем вписать один доллар. Но если нам нужен миллион долларов, мы можем вписать миллион долларов. Если нам кажется, что нам нужен миллиард, мы просто вписываем туда эту сумму. Этот чек покроет все наши нужды. Иисус есть всё, что вам нужно. Вам нужны свет, жизнь, сила, мудрость, святость или праведность? Сам Иисус есть свет, жизнь, сила, мудрость, святость и праведность. Всё, что нам нужно, содержится в имени Иисуса. Как высоко и как богато это чудесное имя!

Второй элемент, входящий в состав имени «Иисус», — это «Спаситель». Иисус — это Иегова Спаситель, Тот, кто спасает нас от всего отрицательного: от наших грехов, от Геенны, от Божьего суда и от вечного осуждения. Он Спаситель. Он спасает нас от всего, что осуждает Бог, и от всего, что мы ненавидим. Если мы ненавидим нашу раздражительность, Он спасёт нас от неё. Он спасает нас от злой силы Сатаны. от всех одолевающих нас грехов в нашей повседневной жизни и от любого рабства и любой зависимости. Аллилуйя! Он Спаситель!

Иисус не только Спаситель; Он Сам также наше спасение. Не просите Его дать вам спасение. Вместо этого вы должны сказать: «Господь Иисус, приди ко мне и будь моим спасением». Иисус никогда не даст вам спасение. Он придёт к вам как спасение. Мы, верующие, не осознаём, насколько мы нуждаемся в спасении. Каждый день, каждый час и каждую секунду есть что-то, от чего нам нужно спастись.

Имя Иисуса выше всякого имени (Флп. 2:9-10). Нет имени такого же высокого и такого же возвышенного, как имя Иисуса.

Независимо от того, ненавидите вы Иисуса или любите Его, независимо от того, за Иисуса вы или против Него, вы понимаете, что имя Иисуса — это особенное имя.

Во-первых, имя Иисуса предназначено для того, чтобы мы верили в него (Ин. 1:12). Мы все должны верить в имя Иисуса. Это не что-то малозначительное. Мы должны не только говорить, что верим в Господа Иисуса, но и провозглашать, что мы верим в имя Иисуса. Когда мы благовествуем, мы должны помогать людям не только молиться, но и провозглашать всей вселенной, что они верят в имя Иисуса.

Во-вторых, имя Иисуса предназначено для того, чтобы мы крестились в него (Деян. 8:16: 19:5). Среди некоторых христиан идут споры о том, чьим именем они крестят людей. Некоторые приводят убедительные доводы в пользу того, что мы должны крестить людей только именем Иисуса. Другие настаивают на имени Отца, Сына и Святого Духа. На самом деле вопрос не в том, чьим именем крестить, а в чьё имя крестить. Мы крестим людей в имя Иисуса. Для имени нужна личность, и имя есть личность. Без личности имя ничего не значит. Креститься в имя Иисуса — значит креститься в Его личность. В Р м. 6:3 говорится: «...все мы, кто крещены в Христа Иисуса», а в Гал. 3:27 говорится: «...все вы, кто были крещены в Христа». Это и есть действительность крещения в имя Иисуса.

Имя Иисуса также предназначено для того, чтобы мы были спасены. В Деян. 4:12 говорится: «И нет ни в ком другом спасения, ибо нет и иного имени под небом, данного среди людей, которым мы должны быть спасены». Имя Иисуса дано нам специально с той целью, чтобы мы были спасены. Имя Иисуса — это спасающее имя.

Пётр сказал хромому, которого он встретил у ворот храма: «Серебра и золота у меня нет, а что имею, то даю тебе: именем Иисуса Христа Назарянина встань и ходи» (Деян. 3:6). Этот человек сразу же был исцелён. Потом Пётр сказал народу: «Именем Иисуса Христа Назарянина... человек этот стоит перед вами здоровый» (Деян. 4:10). Это свидетельствует о том, что имя Иисуса — это также исцеляющее имя. Мы можем призывать имя Иисуса для испеления от любой болезни.

Имя Иисуса дано нам для того, чтобы мы были омыты, освящены и оправданы (1 Кор. 6:11). Как осквернённые люди, мы были омыты, освящены и оправданы в имени Иисуса и в Духе Бога. Я читал 1 Кор. 6:11 долгие годы, не видя одного важного положения. Здесь

сказано «в имени» и «в Духе». Имя тесно связано с Личностью и с Духом. Если бы имя Иисуса было пустым именем, как бы оно могло омыть нас? Как бы оно могло освятить и оправдать нас? Это было бы невозможно. Но это имя соединено с Духом. Дух — это личность этого имени и действительность этого имени. Поэтому это имя может омыть нас, освятить нас и оправдать нас. Дух находится в единстве с именем. «Иисус» это имя Господа, а Дух — это личность Господа. Когда мы призываем имя кого-либо существующего в действительности, он приходит. Имя Иисуса соединено с Личностью, которая омывает нас, освящает нас и оправдывает нас. Это не просто доктрина или теория это действительность. Уверовав в имя Иисуса и будучи помещены в имя Иисуса, мы помещаемся в живую Личность, то есть в Святого Духа. Этот Святой Дух омывает нас, освящает нас и оправдывает нас.

Имя Иисуса предназначено для того, чтобы мы призывали его (Рим. 10:13; 1 Кор. 1:2). Я был христианином по крайней мере тридцать пять лет, прежде чем открыл секрет призывания имени Иисуса. Я думал, что призывать имя Иисуса — это то же самое, что молиться. Впоследствии из того, что записано в Библии, я обнаружил, что молитва — это одно, а призы-

вание — это другое. Пятнадцать лет тому назад я много молился, в основном на коленях. Я не знал секрета призывания имени Иисуса, и я не знал, что призывание отличается от молитвы.

Многие из нас имеют опыт молитвы, в которой, однако, мало вдохновения. Но когда мы призываем Иисуса в течение пяти минут, мы вдохновляемся. Попробуйте! Многие из нас могут свидетельствовать, что, когда мы молились по-старому, мы иногда усыпляли самих себя своей молитвой. Но призывание Господа никогда не усыпляет нас. Напротив, оно пробуждает нас.

В Деян. 9:14 говорится, что Павел, когда он был Савлом тарсянином, пытался нанести вред всем святым. Он намеревался отправиться из Иерусалима в Дамаск, чтобы связать всех, кто призывал имя Иисуса. В этом стихе говорится, что он намеревался связать не всех тех, кто молился Иисусу, а всех тех, кто призывал Иисуса. Из одного этого стиха мы видим, что ранние христиане были людьми, призывавшими Иисуса. Всякий раз, когда они молились, они призывали. Они призывали имя Иисуса, и это стало их отличительным признаком.

В Библии не говорится, что всякий, кто помолится, будет спасён. В ней говорится, что

всякий, кто призовёт имя Господа, будет спасён (Рим. 10:13). Предположим, что я грешник и я уверовал в Господа Иисуса. Вы помогаете мне помолиться, и я говорю: «Господь Иисус, я грешник. Ты мой Спаситель. Ты любишь меня. Ты умер на кресте за меня. Благодарю Тебя». Так молиться хорошо, но при такой молитве Духу очень трудно войти в нас. Однако если вы поможете мне призывать: «О Господь Иисус» всё громче и громче, это будет совсем другое дело. Когда вы благовествуете, не нужно изо всех сил стараться изменить мышление людей. Вместо этого помогите им открыть их существо, их сердце и дух, глубоко изнутри и использовать уста, чтобы призывать имя Иисуса. Если вы будете помогать новым верующим призывать таким образом имя Иисуса, для Духа будет широко открыта дверь, через которую Он сможет войти. Не нужно молиться суетными словами. Призвав имя Иисуса десять раз, вы будете на небесах. Ваши грехи будут прощены, ваше бремя будет снято, и вы получите вечную жизнь. У вас будет всё. Даже для того, кто верит уже много лет, лучший способ коснуться Господа Иисуса, насладиться Господом Иисусом, получить какую-нибудь долю от Господа Иисуса — это не говорить очень много, а прийти к Господу и призвать: «Иисус! Иисус! Господь Иисус!» Призовите имя Иисуса, и вы ощутите некоторый вкус. «Один и тот же Господь у всех, богатый для всех, кто призывает Его» (Рим. 10:12). Часто наши слова слишком суетны. Лучше просто призывать: «Иисус!» Призывая Его имя, вы будете вкушать Его и наслаждаться Им. Имя Иисуса — это чудесное имя. Нам всем нужно призывать Его.

Мы можем также молиться в имени Иисуса (Ин. 14:13-14; 15:16; 16:24). Это не значит, что мы молимся длинной молитвой и завершаем её словами «в имени Иисуса». Это слишком формально. Однако я не против этого, потому что я делал так много раз. Но я бы сказал, что, когда мы молимся, хорошо призывать имя Иисуса и говорить: «О Иисус! Иисус! Я прихожу молиться!» В имени Иисуса у вас будет настоящее бремя молиться, и вам будет очень легко получить уверенность в том, что ваша молитва услышана и на неё получен ответ. Если мы будем призывать имя Иисуса, у нас будет уверенность в том, что мы получим то, что просили.

Имя Иисуса также предназначено для того, чтобы мы собирались в него (Мф. 18:20). Всякий раз, когда вы приходите на христианское собрание, вы должны понимать, что вы вновь собираетесь в это имя. Мы помещены в имя Иисуса, но мы

ещё не очень глубоко вошли в Него. Поэтому нам нужно приходить опять и опять, чтобы собираться в Его имя. Мы все можем свидетельствовать, что после каждого собрания глубоко внутри нас было чувство, что мы ещё глубже вошли в Господа.

Имя Иисуса также пригодно для того, чтобы изгонять бесов (Деян. 16:18). Чтобы узнать силу имени Иисуса, воспользуйтесь им для изгнания бесов. Бесы знают силу имени Иисуса лучше нас. Бесы коварны. На основе нашего опыта, полученного в Китае, где было много одержимых бесами, мы узнали, что, когда мы изгоняем бесов, мы должны говорить им, что этот Иисус — не просто Иисус, не обычный Иисус, а особенный Иисус. Мы должны говорить: «Бес, я пришёл в самом имени Иисуса, Сына Божьего, который воплотился и стал человеком, который родился от девы в Вифлееме, который вырос в Назарете, который умер на кресте за мои грехи и за грехи этого одержимого, который был воскрешён из мёртвых и который взошёл на небеса. Я пришёл в имени этого Иисуса, и я приказываю тебе уйти!» Бес сразу же выйдет. Однако если вы скажете: «Я изгоняю тебя в имени Иисуса», бес не послушается. Бесы знают силу имени Иисуса. Когда вы изгоняете беса, не нужно слишком много молиться. Просто скажите: «Я пришёл в имени этого особенного Иисуса, и ты должен выйти!» Когда приходит Иисус, бесы должны бежать.

Имя Иисуса предназначено для того, чтобы мы проповедовали (Деян. 9:27). Когда мы проповедуем, мы должны проповедовать в имени Иисуса. Проповедь в имени Господа должна совершаться в Духе, потому что Дух — это Личность Господа и действительность Его имени. Когда мы проповедуем в Его имени, нам нужно, чтобы Дух сделал это имя действительным.

Сатана ненавидит имя Иисуса, и он использует людей, чтобы нападать на имя Иисуса (Деян. 26:9). У вас как у верующего, возможно, было следующее переживание. Когда вы собираетесь говорить с людьми о Платоне или Аврааме Линкольне, вы не чувствуете стыда; но каждый раз, когда вы говорите людям об Иисусе, вас охватывает странное ощущение. Когда китайцы говорят о Конфуции, они испытывают чувство гордости. Мы тоже должны испытывать чувство гордости всякий раз, когда мы говорим людям об Иисусе, но часто у нас нет чувства гордости. Вместо этого мы испытываем довольно странное чувство. Это что-то дьявольское! Во вселенной и на земле присутствует некий дьявольский элемент, противостоящий Иисусу. Вы не испытываете трудностей, когда говорите о положении в мире, об экономике, о науке и о многих других вещах; но каждый раз, когда вы говорите об имени Иисуса, у вас появляется странное ощущение. Это от дьявола. Поскольку Сатана и все его бесы ненавидят имя Господа Иисуса, мы тем более должны провозглашать его. Мы должны иметь смелость, когда речь идёт об этом имени, и говорить: «Сатана, Иисус — мой Господь! Сатана, уходи!» Нам нужно громко провозглашать имя Иисуса.

Читая Деяния, вы увидите, что в ранние дни приверженцы религии нападали на имя Иисуса, запрещая верующим проповедовать и учить на основании этого имени (Деян. 4:17-18; 5:40). Фарисеи предупредили Петра и Иоанна, чтобы те не проповедовали на основании имени Иисуса, ничего не делали и ничего не говорили на основании Его имени. Проповедовать Библию было можно, но не на основании имени Иисуса. Сатана ненавидит имя Иисуса, потому что знает, что в этом имени Божье спасение. Чем больше мы будем проповедовать на основании имени Иисуса и чем больше мы будем молиться Иисусу, тем больше людей будет спасено. Именно поэтому Сатана ненавидит это имя.

Когда апостолы подвергались гонениям, они радовались тому, что были достойны страдать за имя Иисуса (Деян. 5:41).

Разве это не чудесно? Они даже подвергали опасности свою жизнь за это имя (Деян. 15:26). Из-за того что Сатана нападает на имя Иисуса, используя всю свою злую силу, мы должны научиться страдать за это имя.

В Отк. 3:8 Господь Иисус хвалил церковь в Филадельфии за то, что они не отреклись от Его имени. Нам ни в коем случае нельзя отрекаться от имени Иисуса. Пусть мы отречёмся от любого другого имени, но имя Иисуса мы должны сохранить. Мы должны свидетельствовать, что мы не принадлежим ни какой-либо личности, ни какой-либо секте; мы просто принадлежим Иисусу. Имя Иисуса — это единственное имя, которым мы обладаем.

Теперь перейдём ко второму имени — «Эммануил» (1:23). Ангелы не говорили Иосифу и Марии об этом имени. «Эммануил» — это имя, которым Иисуса назвали люди, имевшие некоторые переживания. Когда у вас будут некоторые переживания Иисуса, вы сможете сказать, что Он — Бог с вами. Иисус — это не кто иной, как Бог с нами. Это наше переживание. Бог сказал нам, что Его имя — Иисус. Но когда мы принимаем Его и переживаем Его, мы говорим, что Иисус это Бог с нами. Это чудесно.

Когда мы переживаем Иисуса, Он Эммануил, Бог с нами. Мы уже слышали, что Иисус —

наше утешение, наш покой, наш мир и наша жизнь. Иисус значит для нас так много! Если мы будем переживать Его, мы сразу же скажем: «Это Бог! Это не Бог вдалеке от меня и не Бог на небесах, а Бог со мной». Каждый раз, когда мы переживаем Иисуса определённым образом, мы понимаем, что Иисус — это Бог с нами. Иисус это наше спасение. Пережив это спасение, мы говорим: «Это Бог с нами, который становится нашим спасением». Иисус — это наша терпеливость. Но когда мы переживаем Его как свою терпеливость, мы говорим: «Эта терпеливость — Бог со мной». Иисус — это путь и истина, но, когда мы переживаем Его как путь и истину, мы говорим: «Этот путь и эта истина просто Бог со мной». Аллилуйя! Иисус — это Бог с нами! В нашем переживании Он Эммануил. Всякий раз, когда мы собираемся вместе в имя Иисуса, Он с нами (18:20). Это опять Эммануил, Бог с нами. Присутствие Иисуса на наших собраниях — это фактически Бог с нами. Иисус с нами все дни до завершения века (28:20). Фраза «все дни» включает в себя сегодняшний день. Не забывайте о сегодняшнем дне. Многие христиане думают, что Иисус присутствует все дни, кроме сегодняшнего. Но Иисус с нами сейчас, сегодня! Иисус находится не только среди нас; Он в нашем духе. Во 2 Тим. 4:22 говорится: «Да будет Господь с твоим духом». Этот Иисус, который с нашим духом, — Эммануил, Бог с нами.

#### Его юность и рост — Мф. 2:1-23

Если мы обратим внимание на четыре Евангелия, то мы увидим, что Евангелия от Иоанна и от Марка не содержат повествования о юности Христа. Иоанн говорит нам, что Христос — это Бог. У Бога нет ни юности, ни старости. Бог древний, но неизменный. Поэтому у Бога нет проблемы юности. В Евангелии от Марка Христос показан как раб. Юность раба никого не интересует. В противоположность этому и Лука, и Матфей повествуют о юности Христа. Однако, как и в случае с родословиями, между этими двумя повествованиями о юности Христа есть различие.

## Пожалуйста, прочитайте $M\phi$ . 2:1-23 и прим. $2^{l}$ .

В 1-й главе говорится, что в Ветхом Завете содержались пророчества о Христе и что Божий народ ждал Его пришествия. В 1-й главе Иисус пришёл. Христос принесён в человечество; Он появился на земле. Далее, во 2-й главе, показано то, как можно найти Христа. О Его пришествии говорилось в пророчествах, Он пришёл, и Он здесь. Однако существует проблема того, как

найти Его. Если бы вы были израильтянином в то время, вы бы сказали: «Вы говорите мне, что Иисус пришёл, но как мне найти Его?» Благодарение Господу, что начало тому, чтобы нам найти Иисуса, было положено не нами, а Богом.

Рассмотрим обстановку. В то время, когда родился Иисус, существовала религия под названием «иудаизм». Это была фундаментальная, солидная, соответствующая Писаниям религия, сформированная, организованная и учреждённая в соответствии с тридцатью девятью книгами Ветхого Завета. Из повествования во 2-й главе Евангелия от Матфея мы видим, что иудаизм придавал очень большое значение Библии. Однако почти никто в этой религии не знал о том, что пришёл Христос. В Новом Завете мы не найдём записи о том, что кто-то из тех религиозных людей пошёл найти Христа. Напротив, есть запись о том, что Его пришли найти язычники, волхвы (2:1-12). Разумеется, начало этому было положено не ими, а Богом.

Бог дал волхвам сияющую звезду, которая вела их (2:2). Эта звезда появилась не в Святой земле. Она явилась людям далеко — далеко от Святой земли; далеко от святого города; далеко от святого храма и святой религии; далеко от святой Библии, святого народа и

святых священников. Далеко от всего этого святого сияющая звезда явилась язычникам в языческой земле. Сияние этой звезды возбудило в этих языческих мудрецах мысли о Царе Иудейском. Я не знаю, каким образом в этих мудрецах были возбуждены мысли о Царе Иудейском, и я не хочу гадать об этом. И так уже есть слишком много вымыслов об этих мудрецах. Как бы то ни было, они пришли с востока и поняли, что звезда указывает на Царя Иудейского.

У этих мудрецов было живое видение, небесная звезда, а у иудейских приверженцев религии была Библия. Что вы предпочитаете иметь: Библию или звезду? Лучше всего иметь и то и другое. Я хочу иметь Библию в руке, и я хочу видеть звезду в небесах.

Получив видение небесной звезды, мудрецы затем попали в затруднительное положение. Причиной этого затруднительного положения стало их природное представление. Хотя у нас могут быть Библия и звезда, мы должны признать, что наше природное представление может поставить нас в затруднительное положение. Мудрецы увидели видение, и, поняв, что оно указывает на Царя Иудейского, они предположили, что они должны идти в Иерусалим, столицу иудейского государства, где, по их мнению, должен был находиться Царь Иудейский (ст. 1-2). Источником их решения идти в Иерусалим не был свет звезды. Они пошли в Иерусалим, потому что были сбиты с правильного пути своим природным представлением. Из-за того что мудрецы были введены в заблуждение, они стали источником серьёзных неприятностей и из-за них младенец Иисус чуть не был убит. Если бы не Божье всевластие, юный Иисус был бы убит в результате их ошибки. Их заблуждение стоило жизни многим детям (ст. 16-18). Будьте осторожны: у вас могут быть Библия и звезда, но не нужно следовать своему природному представлению.

Часто вы имеете видение. но, когда вы обдумываете тот или иной вопрос в своём разуме, вы оказываетесь сбиты с пути и введены в заблуждение своим природным представлением. Ваше человеческое представление сбивает вас с правильной дороги. Всякий раз, когда вы оказываетесь сбиты с пути таким образом, вам нужна Библия. После того как вы пришли в ненадлежащее место, вам нужна надлежащая книга. После того как волхвы пошли в Иерусалим, в ненадлежащее место, они были поправлены через Писания. Из Писаний они узнали. что надлежащее место — это не Иерусалим, а Вифлеем (ст. 4-6). После того как волхвы были поправлены Писаниями, ушли из Иерусалима и вернулись на правильную дорогу, звезда явилась снова (ст. 9). Живое видение всегда сопутствует Писаниям.

Однако никто из религиозных людей в Иерусалиме не пошёл с волхвами в Вифлеем. Это довольно странно. Если бы вы были свяшенником из числа тех священников, разве вы не пошли бы с мудрецами посмотреть, действительно ли Иисус родился в Вифлееме? Если бы я был там, я бы обязательно сам пошёл выяснить, действительно ли родился Христос. Но никто из них не пошёл туда. У них было знание, и они могли сказать людям, что Мессия родится в Вифлееме, но никто из них не пошёл туда сам. Хотя их интересовало знание Библии, их не интересовала живая Личность Мессии.

А каково положение сегодня? Многие люди очень стараются соответствовать Писаниям, но их интересуют только Писания, а не живой Христос. Несмотря на то что Вифлеем был недалеко, ни один из книжников, старейшин и священников не пожелал пойти туда. Это доказывает, что можно иметь знание Библии, не стремясь сердцем к живому Христу.

После того как волхвы вновь увидели звезду, звезда привела их туда, где был Христос (ст. 9-10). Звезда привела их не просто в город Вифлеем, а в то самое место, где был Иисус.

Христиане часто говорят, что, для того чтобы знать Господа, достаточно иметь только Библию. В некотором смысле я с этим согласен. Но в другом смысле — я говорю это с осторожностью - я не полностью с этим согласен. Несмотря на то что у нас есть Библия, нам всё равно нужно живое видение. Библия действительно говорит, что Христос родится в Вифлееме, но она не говорит, где именно, на какой улице и в каком доме. Живая звезда привела мудрецов в город Вифлеем и, более того, на ту самую улицу и в тот самый дом, где находился этот ребёнок. В этом месте звезда остановилась (ст. 9). Волхвам не нужно было стучаться в чьи-либо двери — они знали, где находится Иисус. Это доказывает, что нам всем нужно ясное, обновлённое видение, которое приводит нас непосредственно в то место, где находится Иисус.

Волхвы не только нашли Христа, но и поклонились Ему (ст. 11). Среди израильтян никому не позволялось принимать поклонение от других людей. Это считалось оскорблением Бога, богохульством по отношению к Нему. Они считали, что только Бог достоин поклонения со стороны людей. Но мудрецы поклонились ребёнку, и этот ребёнок был Бог. В Ис. 9:6 говорится: «...младенец родился нам... и нарекут имя

Ему... Бог крепкий». Младенец, которого нашли волхвы. был назван Богом крепким. Волхвы поклонились Ему и преподнесли Ему золото, ладан и смирну (Мф. 2:11). Пожалуйста, *прочитайте прим.*  $11^3$ . Читая четыре Евангелия, являющиеся биографиями Иисуса, мы увидим, что в жизни Иисуса золото, ладан и смирна занимали очень заметное место. Он всегда жил жизнью воскресения, и Он постоянно находился под умерщвлением креста. Он не ждал, пока пройдут тридцать три с половиной года, чтобы пойти на крест и быть распятым. На протяжении всей Своей жизни Он постоянно подвергался распятию на кресте. Таким образом, у Него было не только благовоние воскресения. но и сладкая смирна креста.

Мудрецы нашли царственного ребёнка Иисуса в Вифлееме, о котором в Мих. 5:2 говорится, что он «мал между тысячами Иудиными». Он родился в таком скромном городе в такой приниженной обстановке. Однако благодаря видению, полученному посредством звезды, мудрецы сполна отдали дань почтения царственному ребёнку, не обращая внимания на то место, где Он находился. Их дары, несомненно, были преподнесены по вдохновению Святого Духа.

После того как мудрецы нашли Христа, поклонились

Ему и преподнесли Ему эти драгоценные сокровища, они получили от Бога предостережение о том, что им нужно возвращаться другим путём (Мф. 2:12). *Пожалуйста*, прочитайте прим. 12<sup>2</sup>.

Сегодня ситуация точно такая же. У нас есть Библия, и Христос должен прийти, но как нам найти Его? Основной принцип связан не с Библией. Хотя Библия помогает нам, основной принцип связан с живой звездой, с небесным видением. Как нам получить эту звезду и как нам получить это небесное видение? Библия говорит нам, что живая звезда это Христос. В пророчестве говорилось, что Христос будет звездой (Числ. 24:17), Он пришёл как звезда (Мф. 2), и Он остаётся как звезда (Отк. 22:16). Он сияет. Как нам получить Христа как звезду? Согласно 2 Пет. 1:19, звезда связана с Библией. Пётр говорит, чтобы мы внимали ставшему более твёрдым пророческому слову. Если мы будем внимать этому надёжному слову, внутри нас что-то рассветёт и в наших сердцах взойдёт утренняя звезда. Внимать надёжному слову значит прислушиваться к живому Слову. Это значит не просто читать Слово, а входить в Слово, пока внутри нас что-то не взойдёт. Можно назвать это рассветом или утренней звездой.

Христос — это звезда. Библия говорит, что те, кто следует за Христом, — также звёзды. В Отк. 1:20 говорится, что все ведущие святые в надлежащей церковной жизни — это звёзды. Они звёзды, потому что они сияют. В Дан. 12:3 говорится, что праведные будут сиять, как звёзды. Те, кто обратит других к праведности, кто обратит их с неправильного пути на правильный путь, будут сиять, как звёзды.

Сегодня есть только две возможности получить сияние звезды. Чтобы воспользоваться первой возможностью, вы должны прийти к надёжному Слову и открыть для Слова всё своё существо: уста, глаза, разум, дух и сердце, — пока что-то не взойдёт в вас и не начнёт сиять на вас. Это Христос. Вторая возможность заключается в том. чтобы прийти к сияющим святым, к тем, кто следует за Христом. Если вы придёте к ним, вы получите свет. Вы также получите некоторое водительство, потому что они приведут вас туда, где находится Христос.

Обе возможности для получения звезды связаны с Духом и церковью. Сразу же после Отк. 22:16, где говорится, что Господь Иисус — это утренняя звезда, в следующем стихе сказано: «И Дух и невеста говорят...» Это доказывает, что Господь Иисус как утренняя звезда связан с Духом и церковью,

то есть невестой. В Отк. 3:1 говорится, что Господь Иисус имеет семь Духов и семь звёзд, а в Отк. 1:20 говорится, что семь звёзд — это вестники церквей. Эти стихи показывают, что звёзды связаны не только с Духом, но и с церквями. Если мы хотим иметь живую звезду или живые звёзды, нам нужны Дух и церковь. Благодаря Духу и посредством церкви нам будет легко получить небесное видение, чтобы найти Христа и выразить Ему наше восхишение.

В Мф. 2:13-15 описано бегство в Египет. Христос был найден в Вифлееме. В результате того что был найден Христос, случилась беда. Бог использовал эту беду, чтобы вывезти младенца из Вифлеема в Египет (ст. 13-18). В Ос. 11:1 содержалось пророчество о том, что Иисус будет призван из Египта. Если бы не беда, случившаяся после того, как Иисус был найден в Вифлееме, у Него не было бы возможности бежать в Египет. Пожалуйста, прочитайте Мф. 2:15 и прим. 1.

Благодаря тому что Иосиф бежал с Марией и Иисусом в Египет, младенец избежал первого мученичества — мученичества, которое было вызвано ошибкой мудрецов. Сатана постоянно занят тем, что ждёт возможности предать когонибудь мученической смерти. Однако Бог имеет всевластие

над всеми, даже над Сатаной, чтобы сохранить Своих дорогих святых от уловок врага. По Божьему всевластию юный Иисус был сохранён.

## Пожалуйста, прочитайте $npum. 23^{I}$ .

Из этого отрывка мы также видим, что, когда Иисус родился в человечестве, Он появился как бы скрытно, не открыто и не явно. Все называли Его «Иисус из Назарета», потому что Он был Назарянином. Но в Библии говорилось, что Христос родится в Вифлееме. То, что Христос родился скрытно, раздражало всех религиозных людей. Когда Филипп встретил Иисуса, он понял, что Иисус — это Мессия. Тогда Филипп пошёл к Нафанаилу и сказал ему, что он встретил Мессию и что Он сын Иосифа, человека из Назарета. Нафанаил сразу же сказал: «Из Назарета может ли быть чтонибудь доброе?» (Ин. 1:45-46). Было ли сказанное Филиппом Нафанаилу неправильным? Трудно сказать. Филипп знал лишь, что Иисус — это сын Иосифа и что Он Назарянин. Хотя Иисус был из Назарета и был Назарянином, Он родился не в Назарете, а в Вифлееме. Нафанаила это смутило. Однако Филипп не стал спорить с ним; он просто сказал: «Иди и посмотри» (Ин. 1:46).

В другой раз Никодим, который знал Иисуса, пытался

спорить с фарисеями о Нём. Фарисеи спросили его: «Неужели и ты из Галилеи?» (Ин. 7:52). Галилея была языческой областью, и в Библии есть выражение «Галилея языческая» (Мф. 4:15). Фарисеи как бы говорили Никодиму: «Неужели ты из Галилеи? Мы знаем, что Иисус пришёл из Галилеи. Но из Галилеи пророк не приходит». На первый взгляд Иисус был из Галилеи, из Назарета; на самом деле Он родился в Вифлееме. Так Он явился людям как бы скрытно и тайно.

Сегодня действует тот же самый принцип. Я отсылаю вас к прообразу скинии. Скиния была покрыта грубыми, жёсткими барсучьими кожами; внешне она выглядела не очень привлекательно. Однако внутри находились тонкий лён, золото и драгоценные камни. Духовный принцип церкви тот же самый. Не нужно смотреть на церковь снаружи. Нужно войти внутрь церкви. Я уверен, что, если бы к вам в гости пришёл апостол Павел, вы бы удивились. Вы бы спросили: «Неужели ты брат Павел? Я думал, что апостол Павел должен быть похож на сияющего ангела. А ты? Ты просто маленький человек, не отличающийся красивой внешностью».

Мы ни в коем случае не должны выставлять себя напоказ, и мы ни в коем случае не должны знать других по их внешнему виду. Мы должны знать других по внутреннему духу. Внешне Иисус был Назарянином, но внутри Него были золото, ладан и смирна. Внутри Него была слава Божья. Во 2 Кор. 5:16 говорится, что мы не должны знать ни Христа, ни кого-либо ещё по внешнему виду. Напротив, мы должны различать внутреннюю действительность Христа.

Мы должны соблюдать этот принцип сегодня. Чтобы найти Христа, мы должны иметь сияющую звезду. Мы должны поступать не согласно внешней видимости, а согласно тому, что внутри. Если вы хотите знать церковь или святых, пусть вас не раздражает внешняя видимость. У Иисуса внешне не было ничего выдающегося. Он был маленьким Назарянином, Тем, кто вырос в области, называемой «Галилея языческая», и в городе, презираемом людьми, которые говорили: «Из Назарета может ли быть чтонибудь доброе?» Но если вы «пойдёте и посмотрите» и углубитесь в Него, вы оцените Его и будете захвачены Им. Точно так же вам нужно прийти в церковь и провести с церковью некоторое время. В этом случае вы найдёте что-то драгоценное. То же самое относится к ишушим святым. Чем больше они ищут Господа, тем больше они скрывают свои переживания духовных вещей. Вам нужно пойти к ним и провести с ними некоторое время. Тогда вы углубитесь в них и найдёте богатство, которое есть у них внутри. Вы увидите ладан, смирну и много других драгоценных сокровищ. Тогда вы будете привлечены и захвачены. Так можно найти Христа и оце-

нить всё, чем Он является, и все Его драгоценные составляющие: золото, ладан и смирну.

В Мф. 2:23 говорится: «Он будет назван Назарянином». *Пожалуйста*, *прочитайте прим.* 23<sup>2</sup>.

#### ПОМАЗАНИЕ ЦАРЯ — МФ. 3:1-4:11

В Мф. 3:1—4:11 говорится о помазании Царя. Этот раздел Евангелия от Матфея состоит из трёх частей: представление Царя (3:1-12), помазание Царя (3:13-17) и испытание Царя (4:1-11).

#### Представление — Мф. 3:1-12

### Пожалуйста, прочитайте Мф. 3:1-12.

Иоанн Креститель был рождён священником (Лк. 1:5, 13). Как мы увидели, право первородства включало три составные части: двойную долю земли, священство и царствование. Первенец Иакова Рувим должен был получить все три составные части права первородства. Однако из-за своего осквернения он потерял право первородства. В результате двойная доля земли перешла к Иосифу, священство - к Левию, а царствование - к Иуде. Основная функция священства - приводить людей к Богу, а основная функция царствования приносить Бога людям. Соглас-

но Библии, священники приводили людей к Богу, чтобы они обрели Божье благословение. Таково священническое служение. Цари были представителями Бога и приносили Бога людям. Таким образом, царствование — это служение, которое приносит Бога людям, чтобы они обрели Его. Посредством этого движения в двух направлениях человек и Бог, Бог и человек имеют действительное общение, истинную связь. В конечном итоге человек и Бог становятся едины. Таково служение священства и царствования.

Первым служением в Ветхом Завете было священство. После священства было царствование. Все книги до Первой книги царств повествовали о священстве. Но начиная с Первой книги царств второй раздел Ветхого Завета повествует о царствовании. В Первой книге царств Самуил символизирует священство, а Давид — царствование. Самуил, священник,

представил людям Давида, царя. Священство представляет людям царствование. Сегодня в церковной жизни происходит то же самое. Если мы будем подлинными священниками, то мы станем и царями, так как священство всегда представляет людям царствование. Сначала мы являемся священниками и приводим людей в присутствие Бога. Затем мы становимся царями и приносим Бога людям.

Каждый истинный благовестник — это царь. Если вы не царь, вы не имеете достаточных оснований, чтобы благовествовать. В Мф. 28:18 и 19 Господь Иисус, Царь царства, сказал: «Мне дана вся власть на небе и на земле. Итак, идите и сделайте учениками все народы». Здесь Господь велел ученикам идти с Его властью. Те, кто идёт с этой властью, являются царями в царстве небес. Он, несомненно, разделяет эту власть с нами. Поэтому мы должны идти и делать учениками народы, то есть благовествовать, чтобы покорить бунтующих. Когда мы идём благовествовать. мы должны быть царями.

Когда вы имеете бремя благовествовать, вы должны сначала осуществлять функцию священства. Чтобы благовествовать, вы должны сначала прийти к Богу как священник и принести Ему других людей. Посредством священства вы будете облечены властью и помазаны, и тогда вы покинете присутствие Бога, чтобы быть царём. Надлежащее благовествование — это объявление царского указа, это возвещение царского повеления. Вспомните проповедь Петра в день Пятидесятницы. Хотя он был молодым галилейским рыбаком, он, тем не менее, был царём. Каждый надлежащий благовестник должен быть царём.

Мы уже увидели, что священник представляет людям царя. Впервые это произошло, когда Самуил представил людям царя Давида. В третьей главе Евангелия от Матфея мы видим другого «Самуила» Иоанна Крестителя, который родился священником из колена Левия. Третья глава Евангелия от Матфея свидетельствует о последовательности содержания Библии, так как здесь мы видим, что тот, кто вышел из священнического колена, колена Левия, представляет Того, кто вышел из царского колена, колена Иуды. В третьей главе Евангелия от Матфея Иоанн выступал в роли Самуила, а Иисус — в роли Давида. Там, в пустыне, Иоанн приводил людей к Богу. Следовательно, он был подлинным священником. Когда он приводил людей к Богу, пришёл Царь и Иоанн представил Его людям. Этот Царь принёс Бога человеку. Иоанн приводил людей к Богу, а Иисус принёс им Бога.

Несмотря на то что Иоанн Креститель родился священником, он оставил внешнее положение священника. По своему внешнему положению от рождения он был не настоящим священником, а священником в смысле предызображения, священником в смысле тени. В 3:1 Иоанн пришёл и проповедовал в пустыне как истинный священник. Пожалуйста, прочитайте прим. 1<sup>1</sup>, 1<sup>2</sup> и 3<sup>1</sup>.

Ни Иоанн, новый священник, ни Иисус, новый Царь, не шли старым путём. Согласно старому пути, священники жили в святом храме в святом городе, носили священническую одежду, ели священническую пищу и исполняли священнические обряды. Но с приходом Иоанна Крестителя всему этому был положен конец. Это не было действительностью: это была тень. Теперь вместе с Иоанном Крестителем — подлинным священником — пришла действительность. Как действительный священник, Иоанн пришёл, чтобы возвратить людей к Богу. Это было его служением.

Иоанн исполнял своё служение, ведя образ жизни, который был абсолютно противоположен религии и культуре и находился за пределами и того и другого. В стихе 4 говорится: «А одежда у этого Иоанна была из верблюжьего волоса, и кожаный пояс на бёдрах, а его пищей были саранча и дикий

мёд». Пожалуйста, прочитайте прим.  $4^{l}$ .

Во времена Иоанна переменился век: на смену старому устроению пришло новое, на смену устроению теней и предызображений пришло устроение действительности. Священники. которые носили священническую одежду, ели священническую пищу и жили в священнических домах, совершая курение и исполняя священнические обязанности, никогда никого не приводили к Богу. Но этот «дикий», нерелигиозный, некультурный Иоанн привёл к Нему сотни людей. Кроме того, он также представлял им Царя. Этот Царь был Тем, кто приносил Бога кающимся лю-

Когда людям был представлен этот Царь и они поистине были возвращены к Богу, сразу же появилось царство. Царь с народом, с людьми — это царство. Царство было, потому что был и Царь, и народ. Новый Завет начинается с того, что подлинное священство представляет людям подлинное царствование. Действительный священник представил людям действительного Царя. В результате Его представления пришло царство.

Иоанн проповедовал: «Кайтесь, ибо приблизилось царство небес» (ст. 2). Люди должны были каяться, потому что вскоре должно было наступить

царство и потому что уже появился Царь. Нам тоже нужно каяться, чтобы Царь приобрёл нас и чтобы мы были Его народом, Его людьми. После нашего покаяния Царь приобретает нас, а мы приобретаем Его. В результате того что Царь приобретает нас, а мы приобретаем Его, мы и Царь становимся царством.

Покаяние, призыв к которому мы видим в третьей главе, предназначено для царства. Вы должны покаяться, потому что вы не в царстве, потому что вы не повинуетесь Божьей власти. Вы должны покаяться, потому что вы ещё не подчинились власти Христа и не повиновались Ему как Царю. Вы можете не чувствовать, что вы грешны, но, пока вы не находитесь в царстве, вы бунтарь. Пока к вам не имеет никакого отношения царствование Христа, вы бунтуете и должны покаяться. Покайтесь в том, что вы не находитесь в царстве! Сегодняшние подлинные христиане спасены, но многие из них ещё не в царстве. Поэтому даже эти христиане должны покаяться. Если вы не повинуетесь царствованию Христа, вы должны покаяться. Если вы на самом деле не находитесь в царстве небес, под небесным правлением, вы должны покаяться. Не имеет значения, насколько вы духовные, святые или хорошие. Единственное, что имеет зна-

чение. — это находитесь ли вы под небесным правлением. Если нет, это значит, что вы не в царстве и что вы должны покаяться. Если вы не в царстве, значит вы бунтуете. Вы считаете, что вы поступаете в соответствии с Писаниями, что вы придерживаетесь фундаментальных взглядов и что вы святы, но на самом деле вы бунтуете. Даже ваша духовность это вид бунта против царствования Христа. Вас интересует ваша собственная духовность, а не царствование Христа. Это показывает, что вы бунтуете, что вы не находитесь в царстве. Покайтесь в своём бунте! Покайтесь в том, что вы не в царстве, и в том, что вы не повинуетесь царствованию и власти Христа! Такова основная мысль Евангелия от Матфея.

Не нужно думать, что Евангелие от Матфея предназначено лишь для неверующих, чужих или язычников. Многие из нас никогда не слышали Евангелия Матфея. Я не знаю, какое евангелие вы слышали, но я точно знаю, что вам нужно услышать Евангелие Матфея, Евангелие царства, которое требует, чтобы вы покаялись в том, что вы не повинуетесь царствованию Христа. Мы все должны покаяться перед Господом и сказать: «Господь, прости меня. Даже сегодня я всё ещё бунтую. Я не повинуюсь Твоему господству, Твоей власти, Твоему небесному правлению. Господь, я исповедую, что до сих пор я находился под управлением только самого себя. Госполь. даруй мне истинное покаяние в моём бунте, покаяние в том, что я не повинуюсь Твоей власти». Всем нам нужно покаяться. Слава Господу, что Иоанн Креститель и это служение священства по-прежнему с нами! С одной стороны, это священство приводит нас к Богу; с другой стороны, оно представляет небесного Царя, который приносит нам Бога. Когда мы принимаем этого Царя, Он приобретает нас и появляется царство. Это и есть Евангелие Матфея.

Мы рассмотрели представляющего — Иоанна Крестителя. Теперь мы рассмотрим слово представления, которое говорил Иоанн. В стихе 2 говорится: «Кайтесь, ибо приблизилось царство небес». Первое значительное слово в этом стихе это слово «кайтесь». Пожалуй $cma, прочитайте прим. <math>2^{l}$ . Жизнь человека проходит исключительно в соответствии с его мышлением. Всё, чем он является и что он делает, соответствует его образу мыслей. Когда вы были падшим человеком, вы направлялись вашим образом мыслей. Ваше мышление, ваша логика и философия управляли вашим образом жизни. Мы были далеко от Бога, и наша жизнь находилась в прямом противостоянии Его воле. Под влиянием нашего падшего мышления мы блуждали, уходя всё дальше и дальше от Бога. Но однажды мы услышали проповедь благовестия, которое говорило нам, чтобы мы покаялись, изменили образ наших мыслей, нашу философию и логику.

Второе важное слово стихе 2 — это «царство».  $\Pi o$ жалуйста, прочитайте прим.  $2^3$ . В своём слове Иоанн Креститель говорил людям, чтобы они каялись для царства. Он велел каяться не для того, чтобы пойти на небо, и даже не для того, чтобы обрести спасение. Он говорил, что мы должны каяться для царства. Царство подразумевает то или иное царствование, правление. До нашего спасения мы не подчинялись какому бы то ни было правлению. Если бы не было полиции, правительства и судов. которые говорили нам, что мы должны делать, мы бы делали всё, что хотели. Однако, когда мы услышали проповедь благовестия, мы обратились от неуправляемого состояния к полностью управляемому состоянию. Таким образом, сейчас мы находимся в царстве. До нашего спасения у нас не было царя. Но после того как мы обратились к Господу. Он стал нашим Царём. Теперь все мы подчиняемся правлению этого Царя. У этого Царя есть царствование, и это царствование является царством. Сегодня мы находимся в царстве этого Царя.

Третье важное слово стихе 2 — это «небеса». Иоанн призывал каяться для царства небес. Понятие «небеса», широко употреблявшееся в еврейском языке, обозначает не что-то множественное по своей природе, а высшее небо, которое, согласно Библии, называется третьим небом, то есть небом над небом. Это третье небо называется небесами. Выражение «царство небес» обозначает не царство в воздухе, а царство над воздухом, царство на том небе, которое над небом, там, где находится Божий престол. В этом царстве правит, царствует, Сам Бог. Таким образом, царство небес — это царство Бога на третьем небе, где Он применяет Свою власть над всем, что Он сотворил. Это царство небес должно прийти на землю. Это небесное правление должно сойти на землю, чтобы властвовать нал землёй.

Согласно словам Иоанна в стихе 2, царство небес приблизилось. *Пожалуйста*, *прочитайте прим*.  $2^2$ . Когда пришёл Иоанн Креститель, царство небес ещё только приблизилось. Оно подступало, оно было на подходе, но ещё не пришло. Это доказывает, что в Ветхом Завете не было царства небес. Даже во времена Моисея и Давида царства небес не было. Иоанн ска-

зал, что царство небес должно скоро наступить; он не сказал, что оно уже пришло. Когда Господь Иисус начал Своё служение, Он тоже говорил: «Кайтесь, ибо приблизилось царство небес» (4:17). Отсюда видно, что, даже когда Господь Иисус начал Своё служение, царство небес ещё не наступило. Иоанн Креститель в своём слове призывал людей каяться для царства небес, которое в то время было на подходе. Царство небес пришло в Иерусалим в день Пятилесятницы. Это означает. что оно пришло в то самое время, когда появилась церковь. Сегодня любой человек, который изменит свою философию и возвратится к Богу, сразу же окажется в царстве небес. Аллилуйя! Мы в царстве небес! У нас есть Царь, и мы находимся под Его правлением.

Часто правление этого Царя внутри нас устраняет необходимость того, чтобы нами управляли полицейские или суд. Этот внутренний Царь может лишить адвокатов работы. Однако те, кто не покаялся и не возвратился к Богу, не подчиняются Царю. Напротив, они постоянно нарушают закон. Поэтому очень многих отдают под суд. Но мы, люди царства, подчиняемся Царю царства небес. Этот Царь вошёл в наше существо. Прямо сейчас Он обитает в нашем духе. Когда Он обращается к нам, Он, как правило, говорит одно слово: «Нет». Моё переживание свидетельствует, что Его любимое слово — «нет». Внутри у нас есть правящее «нет». Благодарение Господу за это маленькое слово, потому что оно спасает нас от множества неприятностей. Говорение внутреннего «нет» — это правление Царя внутри нас. Возможно, сегодня вы уже слышали несколько раз это «нет», сказанное Царём. Если люди царства не будут обращать внимание на это «нет», они станут отпавшими. Поскольку мы находимся в царстве небес, Царь правит нами главным образом посредством того, что говорит слово «нет».

Теперь рассмотрим, каким образом Иоанн Креститель мог приводить людей в царство. Служение Иоанна состояло в том, чтобы приводить людей к Богу (Лк. 1:16-17). Иоанн Креститель, подлинный священник, исполнился Святого Духа ещё от чрева матери (Лк. 1:15). Несомненно, во время его роста, пока он не вырос из младенца во взрослого человека тридцати лет, он был постоянно погружён в Святого Духа. Поскольку он был заполнен и пропитан Святым Духом, он мог быть смелым. Противостоять течению века — это нечто серьёзное. Для этого требуется немалая смелость. Как Иоанн Креститель мог быть настолько смелым, чтобы противостоять иудаистской религии и грекоримской культуре? Он был смелым, потому что в течение тридцати лет он погружался в Святого Духа. Он был человеком, который был полностью насыщен Духом. Поэтому, когда он вышел на служение, он вышел в Духе и с силой. Да, он носил одежду из верблюжьего волоса в знак своего отвержения старого устроения. Но это был всего лишь внешний знак. Помимо этого внутри него была действительность, и этой действительностью были Дух и сила. Действительностью в Иоанне было не только присутствие Бога, но и Дух Бога.

Иоанн был погружён в Святого Духа, пропитан и насыщен Святым Духом. В результате этого он естественным образом стал великим «магнитом» (ср. Мф. 3:5). Он мог быть «магнитом», потому что он сам был полностью «заряжен». Год за годом и день за днём он «заряжался» Духом. Поэтому в своём служении он был сильным магнитом. У Иоанна были Дух и притягивающая сила. Поэтому, как сказано в Лк. 1:16, он обратил многих из сыновей Израиля к Господу, их Богу. (Слово «Господь» в данном случае является переводом слова «Иегова».) То, что Иоанн обратил многих израильтян к Господу, показывает, что народ Израиля в своё время отвернулся от Бога. Если бы они не отвернулись от Бога, им не было бы нужно, чтобы Иоанн Креститель вновь обращал их к Нему. Даже те священники, которые служили Богу в храме, зажигая лампады и совершая курение, отвернулись от Бога и были далеко от Него. В другом месте Нового Завета говорится, что многие священники обращались к Богу (Деян. 6:7). Таким образом, даже священникам, тем, кто служил Богу, необходимо было обратиться к Богу. Поэтому Иоанн Креститель был использован, чтобы многих обратить к Господу.

Итак, слово представления, которое говорил Иоанн, заключалось, во-первых, в том, что людям необходимо покаяться для царства небес. Во-вторых, как следует из его слов, нам необходимо изменение нашей природы. В Мф. 3:7 говорится: «Но, увидев, что многие фарисеи и саддукеи идут к нему на крещение, он сказал им: Отродье гадюк! Кто подсказал вам бежать от будущего гнева?» Пожалуйста, прочитайте прим. 7<sup>1</sup> и 7<sup>2</sup>.

В стихах 8 и 9 Иоанн сказал: «Принесите же плод, достойный вашего покаяния. И не вздумайте говорить самим себе: "Отец у нас Авраам", ибо говорю вам, что Бог может из этих камней воздвигнуть детей Аврааму». Пожалуйста, прочитайте прим. 9<sup>1</sup>.

Фарисеи и саддукеи были вождями детей Израиля. Когда

они пришли к Иоанну Крестителю, он, упрекая их, назвал их отродьем гадюк. Гадюки это ядовитые змеи. Иоанн сказал эти слова иудеям, избранному роду. Дети Израиля не были языческими свиньями. Они считали свиньями язычников, а себя они считали святым народом. Но когда вожди этого святого народа пришли к Иоанну, он не сказал: «Добро пожаловать! Как хорошо с вашей стороны, что вы пришли принять моё служение! Какая это честь для меня, что вы, вожди детей Израиля, посетили меня!» Иоанн говорил не так, как говорят пасторы в сегодняшнем христианстве. Он не благодарил фарисеев и саддукеев за их посещение и не обрашался к ним как к вождям: вместо этого он назвал их отродьем гадюк. Можете ли вы себе представить, что дети Израиля, потомки Авраама, призванного, могли стать такими порочными?

Иоанн также сказал им, чтобы они не вздумали говорить самим себе, что отец у них Авраам, потому что Бог может из камней воздвигнуть детей Аврааму. Иоанн как бы говорил: «Не вздумайте на что-либо полагаться. Не вздумайте полагаться на то, что вы дети Израиля, а Авраам — ваш отец. Бог может воздвигнуть детей из этих камней». Слова Иоанна были весомым свидетельством

и фактически пророческим провозглашением того факта, что век изменился. Поскольку век изменился, теперь имело значение уже не природное рождение, а второе рождение, духовное. Вы можете от рождения быть безжизненным камнем, но Бог может сделать вас одним из Своих живых детей. Аллилуйя! Именно это Он сделал с нами! Нам нужно вспомнить наше состояние до спасения. Что касается жизни, мы были безжизненными камнями. Но что касается греха, мы были наполнены грехом и деятельны в грехе. Слава Господу, что в день нашего покаяния мы уверовали в Господа Иисуса и Бог сделал нас Своими живыми детьми!

Из этих слов Иоанна мы видим, что Бог был готов покинуть отродье гадюк, Его народ, избранный испокон веков, и устремиться за другим народом. Он был готов покинуть детей Израиля и обратиться к камням, то есть главным образом к язычникам. Несмотря на то что язычники были безжизненными камнями, они были предназначены к тому, чтобы стать живыми детьми Божьими. Это доказывает, что Бог поистине может сделать любой безжизненный камень одним из детей Божьих.

В стихе 10 Иоанн сказал фарисеям и саддукеям: «И уже топор у корня деревьев лежит. Итак, всякое дерево, не прино-

сящее хорошего плода, срубают и бросают в огонь». Иоанн как бы говорил: «Отродье гадюк! Топор, которым рубят деревья, уже лежит у корня. Если вы хорошее дерево, приносящее хороший плод, то вам ничего не грозит. А если нет, то вы будете срублены и брошены в огонь». Как мы увидим, огонь, о котором говорится в этом стихе, — это огонь в огненном озере.

В стихе 11 говорится: «Я крещу вас в воде к покаянию, но Тот, кто идёт за мной, сильнее меня: я недостоин понести Его сандалии. Он Сам будет крестить вас в Святом Духе и огне». В этом стихе Иоанн как бы говорил: «Я пришёл, чтобы крестить вас водой, положить вам конец, похоронить вас. Но Тот, кто идёт за мной, сильнее меня. Он будет крестить вас Духом и огнём. Будет ли Он крестить вас Духом или огнём, зависит от того, покаетесь вы или нет. Если вы покаетесь, то Он поместит вас в Духа. Но если вы останетесь отродьем гадюк, Он, несомненно, крестит вас в огненном озере. Это значит, что Он поместит вас в огонь Геенны». Пожалуйста, прочитайте прим.  $11^{1}$ .

Некоторые христиане, считающие, что огонь в стихе 11 обозначает огненные языки в день Пятидесятницы, говорят, что Господь будет крестить верующих и Святым Духом, и огнём. Но мы должны учитывать

контекст стиха 11. Обратите внимание, что слово «огонь» встречается в стихах 10, 11 и 12. В стихе 10 деревья, не приносящие хорошего плода, срубают и бросают в огонь. Разумеется, этот огонь — огненное озеро. Огонь в стихе 11 также должен обозначать огненное озеро, потому что здесь более подробно раскрывается смысл огня, о котором говорится в предыдущем стихе. Согласно стиху 12, Господь сожжёт мякину неугасимым огнём. Пшеница, которая будет собрана в амбар Господа. — это те, кто будет помещён в Духа. Однако мякина будет сожжена огнём. Разумеется, этот огонь — также огненное озеро. Таким образом, огонь, о котором говорится в стихах с 10 по 12, обозначает в каждом случае один и тот же огонь, огонь огненного озера. Иоанн как бы говорил иудейским вождям: «Вы, фарисеи и саддукеи, можете обмануть меня, но вы не сможете обмануть Его. Если вы истинно покаетесь, Он поместит вас в Духа. Но если вы будете по-прежнему пребывать в своём зле, Он поместит вас в огонь». Таково правильное понимание этих стихов.

В стихе 12 говорится: «И у Него в руке лопата для веяния. И Он расчистит Своё гумно и соберёт Свою пшеницу в амбар, а мякину сожжёт неугасимым огнём». Пожалуйста, прочитайте прим. 12<sup>1</sup>.

Царь Иисус совершает два вида крещения: крещение в Духе и крещение в огне. Крещение в Духе ознаменовало начало царства небес, а крещение в огне закончит его. Начало царству небес было положено в день Пятидесятницы. В тот день Царь Иисус крестил верующих в Святого Духа. В результате этого крещения в Духе началось царство небес. Закончится царство небес судом у великого белого престола. Тогда будут судимы неверующие, и они будут брошены в огненное озеро. Это будет крещение в огне. Это огненное крещение закончит царство небес.

Крещение в воде, которое совершал Иоанн, было предварительным шагом для царства небес. Оно было подготовкой к пришествию царства небес. Многие номинальные христиане крещены в воде. Но приобщатся ли они к крещению в Духе или подвергнутся крещению в огне, зависит от того, покаются они или нет. Если они истинно покаются, то Господь Иисус поместит их в Духа. Если нет, то Господь Иисус как Судья на великом белом престоле бросит их в огненное озеро. Таким образом, в Библии есть три вида крещения: крещение в воде, крещение в Духе и крещение в огне. Крещение в воде, которое совершал Иоанн, было подготовкой к пришествию царства, крещение в Духе было началом царства, а крещение в огне будет окончанием царства. Нам нельзя оставаться отродьем гадюк и нам нельзя быть мякиной в третьей главе и плевелами в тринадцатой главе. Напротив, мы должны стать пшеницей, живыми детьми Божьими. Чтобы стать детьми Божьими, вы должны креститься в Духа посредством воды. В Ин. 3:5 говорится, что вы должны родиться от воды и Духа. Сначала мы крестимся посредством воды; затем мы крестимся в Духе. Таким образом мы возрождаемся. Таким образом, у нас есть эти два вида положительного крещения: крещение в воде и крещение в Духе. Но мы не хотим иметь никакого отношения к крещению в огне.

Мы уже рассмотрели представляющего и слово представления. Теперь мы должны рассмотреть способ представления.

Первый аспект способа, которым Иоанн совершал представление, состоял в том, что он крестил людей в воде. В Мф. 3:5 и 6 показано, что многие крестились у него в реке Иордане, исповедуя свои грехи. Пожалуйста, прочитайте прим.  $6^1$  и  $6^2$ .

Крещение означает, что нашему природному существу и всему нашему прошлому должен быть положен конец. Наше существо и наше прошлое годны только для погребения. Поэтому, когда Иоанн, подлинный священник, приводил людей к Богу и представлял им Царя, он приводил к концу и погребал каждого, кто приходил к нему в покаянии, показывая тем самым, что те, кого он погребает, будут воскрешены Воскрешённым. Это и есть способ представления, истинный способ приведения кающихся к Царю, который воскресит их.

В Новом Завете есть два служения: служение Иоанна и служение Господа Иисуса. Служение Иоанна состоит в том. чтобы приводить людей к Богу, кладя им конец и погребая их. Эти люди, которым положен конец и которые погребены, нуждаются в воскресении, которое может дать только Христос. Поэтому Христос пришёл после Иоанна, чтобы преподносить жизнь мёртвым и погребённым. Именно поэтому нам необходимо родиться заново - креститься в воде и в Духе. Креститься в воде значит положить конец нашей природной жизни и нашему прошлому. Креститься в Духе значит получить новое начало посредством зарождения при помощи божественной жизни. Это зарождение возможно только через Христа как животворящего Духа.

Второй аспект способа представления показан в стихе 3, где говорится: «Ибо это тот, о ком

было сказано через пророка Исайю, который говорит: «Голос восклицающего в пустыне: "Приготовьте путь Господа; делайте прямыми Его тропы"». В этом стихе показано, что Иоанн Креститель был тем, кто приготовил путь Господа и делал прямыми Его тропы. Приготовить путь Господа и делать прямыми Его тропы значит изменить образ мыслей людей, повернуть их разум к Господу и исправить их сердце, чтобы посредством покаяния все части и стези их сердца были выпрямлены Господом для царства небес (Лк. 1:16-17). Пожалуйста, прочитайте Мф. 3:3 прим. 2.

Иоанн Креститель приготовил путь и делал прямыми тропы. Это показывает, что путь был неровным, на нём было множество холмов и долин. В некоторых местах он лежал очень низко, а в других — очень высоко. Но пришёл Иоанн и выровнял путь, срезав холмы, заполнив пустоты и сделав путь гладким и ровным. Иоанн также выпрямил тропы, на которых было множество изгибов. То, что Иоанн выровнял путь и выпрямил тропы, означает, что его служение воздействовало на мысли и сердца людей.

Вспомните ваше прошлое до вашего спасения. Разве внутри вас не было неровного пути? Конечно же, на пути в вашем разуме было множество холмов

и долин. До моего спасения мой разум был наполнен высотами и низинами. Там не было ничего ровного. Кроме того, на стезях ваших мыслей, чувств, воли и желаний было много изгибов. В какой-то день вы говорили, что ваша жена — ангел, а на следующий день вы говорили, что она — дьявол. Это показывает, что в ваших чувствах было множество изгибов. До того как вы покаялись, все тропы внутри вас были кривыми; в вас не было ничего прямого.

Когда пришёл Иоанн Креститель, он велел людям каяться. Подлинное покаяние подготавливает путь и выпрямляет тропы. До моего покаяния моё мышление было неровным. Но благодаря милости Господа в день моего покаяния всё моё внутреннее существо стало гладким. С того времени как я покаялся, каждая дорога, стезя и тропа в моём существе сделалась прямой. Вот что значит приготовить нас к принятию Господа, приготовить путь для Господа и сделать прямыми Его тропы. Чтобы приготовить людей к принятию Господа, нужно помочь им покаяться. Многие, услышав слова Иоанна, покаялись, и их путь был выровнен, а их тропы выпрямлены. Поэтому Царь смог войти в них. Это истинное покаяние. Подлинное покаяние подготавливает путь для входа Господа как Царя. Я могу свидетельствовать, что на этом выровненном пути и на этих выпрямленных тропах я постоянно наслаждаюсь Господом. Мой путь выровнен, Господь Иисус ходит внутри меня, и на моих выпрямленных тропах Господь Иисус всегда со мной. Так нужно готовиться к принятию Царя Христа.

#### Помазание — Мф. 3:13-17

Мы переходим непосредственно к помазанию Царя. Пожалуйста, прочитайте Мф. **3:13-17.** В стихе 13 не говорится, что Иисус пришёл из Вифлеема в Иерусалим, чтобы освятиться. Там сказано, что Он пришёл из Галилеи на Иордан, чтобы креститься. Нам необходимо рассмотреть значение фразы «из Галилеи на Иордан». Нелегко увидеть, почему Иисус пришёл не из Вифлеема, а из Галилеи и не в Иерусалим, а на Иордан. Нам также необходимо увидеть, почему Он пришёл к Иоанну, который был «диким» человеком, а не к первосвященнику, который должен был быть человеком культурным и религиозным. Кроме того, нам необходимо знать, почему Он пришёл для крешения, а не для освящения.

В Новом Завете Галилея, презираемая область, обозначает отвержение. Иисус пришёл не из Вифлеема, потому что в то время Вифлеем был почётным и желанным местом.

Если бы вы пришли из Вифлеема, все бы почитали вас и оказывали вам тёплый приём. Но если бы вы пришли из Галилеи, все бы презирали и отвергали вас. Иисус пришёл из такого презираемого и отверженного места. Это место не было отвергнуто Богом, но оно было отвергнуто религией и культурой. Все, кто приходит в Господне восстановление, приходят не из Вифлеема, а из Галилеи. Не старайтесь прийти из места, которое почитают и тепло принимают, а приходите из места, презираемого и отвергаемого религией и культурой. Я вполне уверен, что если вы всё ещё почитаемы и желанны в глазах сегодняшней религии и культуры, то вы не идёте по пути из Галилеи на Иордан. Путь из Галилеи на Иордан это правильный путь для церкви. Путь сегодняшней церковной жизни — это не путь из Вифлеема в Иерусалим; это путь из Галилеи на Иордан.

Как мы уже отмечали, Иордан был местом погребения и воскресения. Поэтому Иордан обозначает окончание и зарождение. Дети Израиля шли по пустыне около сорока лет, и в конечном итоге все они были погребены в реке Иордане. Следовательно, Иордан положил им конец, окончил их историю блуждания по пустыне и положил конец веку блужданий. Но Иордан также дал им новое

начало, потому что он зародил их и ввёл их в новый век. Именно Иордан вывел детей Израиля из пустыни и ввёл в добрую землю, которой является Христос. Таково значение Иордана.

В церковной жизни мы сегодня идём путём из Галилеи на Иордан, путём, ведущим от отвержения к окончанию и воскресению. Все мы должны сказать тем, кто презирает и отвергает нас: «Прощайте. Я не буду стремиться быть желанным для вас. Я иду туда, где я могу пережить окончание и зарождение». В церковной жизни нет почёта; там есть окончание. День за днём мы приходим к концу. В церкви мы взаимно кладём конец друг другу. Мы делаем это каждый день и даже каждый час. Но когда нам кладётся конец, это хорошо. Окончание - это не последний шаг; это начало, потому что окончание всегда ведёт к зарождению. Поэтому мы можем свидетельствовать, что каждое окончание становится зарождением.

Когда в церковную жизнь приходят новички, они иногда говорят: «Аллилуйя! Я увидел церковную жизнь! Как чудесно!» Каждый раз, когда я это слышу, я говорю про себя: «Да, это чудесно, но подождите немного. Рано или поздно эта чудесная церковная жизнь положит вам конец». Приготовьтесь к тому, что вам будет положен

конец. Те, кто в церковной жизни ещё совсем недавно, возможно, до сих пор переживают церковный медовый месяц. Медовый месяц — это прекрасно. Но, как известно всем семейным парам, медовый месяц в конечном итоге приводит супругов к концу. Почти каждый муж когда-то положил конец жене, и каждая жена когда-то положила конец мужу. Но такое окончание это что-то очень положительное, потому что оно приносит зарождение. Аллилуйя! Окончание имеет своим результатом воскресение!

Церковная жизнь поистине чудесна, но она не чудесна согласно нашим представлениям. Чудесная церковная жизнь рано или поздно всем нам положит конец. Она и положит вам конец, и зародит вас. Уверяю вас, что всему, чем вы являетесь, всему, что у вас есть, и всему, что вы умеете, будет положен конец. Возможно, для осуществления этого потребуется десятилетняя история пребывания в церкви. Те, кто пробыл в церкви десять лет, могут свидетельствовать, что каждой части их существа был положен конец. Чем дольше мы в церкви, тем в большей степени нам кладётся конец. Сначала, когда нам кладётся конец, мы испытываем горечь. Но потом это переживание становится сладостным. Сегодня, когда мне кладётся конец, для меня это сладостно. После того как в течение нескольких лет вам клали конец в церковной жизни, вы становитесь счастливы, когда вам кладётся конец. Сначала, когда вам кладётся конец в церковной жизни, вам бывает стыдно. Но постепенно это становится для вас сладостным переживанием. Мы на пути из Галилеи на Иордан, из места отвержения в место окончания.

Именно в этом месте окончания, где нам кладётся конец, мы встречаем Царя. Мы встречаем Его здесь, в церковной жизни. С тех пор как я пришёл в церковную жизнь, я вновь и вновь прихожу к Господу. День за днём церковная жизнь приводит меня к Христу и приводит Христа-Царя ко мне. В конечном итоге появляется царство. Вот почему церковная жизнь — это царство.

Братия учили меня, что царство было отложено до неопределённого срока в будущем. Меня также учили, что церковь сегодня не является царством. Но на основании своего переживания я постепенно понял, что каждый раз, когда мне кладётся конец, я оказываюсь приведён к Царю, а Царь — ко мне. В моём переживании это была действительность царства. Именно посредством переживания я впервые узнал, что церковная жизнь — это царство. Моё переживание гово-

рило мне, что учение о царстве, которое я получил у Братий, было неверно. В соответствии с моим переживанием я знал. что я в царстве. Каждый раз, когда мне приходил конец, я встречал моего Царя и наступало царство. Это не вопрос доктрины; это вопрос переживания. Впоследствии, в результате дальнейшего изучения Нового Завета, я получил свет относительно вопроса о царстве, и моё переживание подтвердилось. Сейчас я могу смело сказать, что, согласно Новому Завету, сегодня здесь есть царство. Некоторые христианские учителя, из-за того что им не был положен конец, утверждают, что царство было отложено до неопределённого срока в будущем. Они не были приведены к Царю, а Царь не был приведён к ним. Поэтому в их повседневном переживании у них нет царства. Однако после того как на пути из Галилеи на Иордан вам будет положен конец, появятся и Царь, и царство.

Господь Иисус пришёл из Галилеи на Иордан, чтобы креститься у Иоанна. Господь Иисус, как человек, пришёл к Иоанну Крестителю креститься согласно Божьему новозаветному пути. Из четырёх Евангелий только у Иоанна не рассказано о крещении Господа, так как Иоанн свидетельствует, что Господь есть Бог. В стихе 13 не говорится, что Иисус пришёл

к Иоанну, чтобы освятиться; там сказано, что Он пришёл креститься. Хотя каждый христианин любит освящаться, никто не любит креститься в смысле того, чтобы ему был положен конец и он был погребён. Когда кто-то крестится, это значит, что ему кладётся конец. Если бы я сказал вам, что церковь не освятит вас, а положит вам конец, вы бы отвернулись от церкви и сказали: «Я не хочу здесь оставаться. Я хочу освятиться. Я хочу, чтобы церковь сделала меня более святым». Но церковь не будет в первую очередь делать вас более святым; она будет вновь и вновь класть вам конец. Церковь в первую очерель является не освящающей, а крестящей. Рассмотрим случай Господа Иисуса. Он был истинным Пастырем. Пастырь всегда идёт впереди других. Как Царь-Пастырь, Господь Иисус пошёл впереди других из Галилеи на Иордан, чтобы креститься. Он пришёл на Иордан не для того, чтобы быть посаженным на престол, а чтобы быть преданным смерти, быть погребённым.

В стихах 14 и 15 говорится: «Но Иоанн удерживал Его и говорил: Это мне нужно креститься у Тебя, а Ты приходишь ко мне? — Но Иисус сказал ему в ответ: Позволь сейчас, ибо так подобает нам исполнить всю праведность. — Тогда он позволяет Ему». Иоанн не очень

хорошо понимал то, что происходило. Он задавался вопросом. каким образом Иисус может креститься у него, и думал, что это ему нужно креститься у Иисуса. Слова в стихе 14 были сказаны им в соответствии с его природным представлением. Поэтому Господь в ответ ему как бы говорил: «Ты должен позволить Мне креститься. Не препятствуй Мне своим природным представлением. Не думай, что, поскольку Я сильнее тебя, Мне не нужно креститься у тебя. Позволь Мне креститься, чтобы нам исполнить всю праведность». Пожалуйста, прочитайте прим.  $15^{1}$ .

Во времена Иоанна Крестителя Бог установил крещение в качестве пути. Всякий, кто хотел войти в царство небес, должен был пройти через ворота крещения, которое совершал Иоанн. Даже Иисус Христос не мог быть исключением. Даже Он должен был пройти через эти ворота. В противном случае Ему недоставало бы той праведности, которая состоит в прохождении через эту дверь. После того как Господь дал Иоанну такой ответ. Иоанн понял и крестил Его.

Креститься — значит быть праведным в глазах Бога. Когда нашему существу кладётся конец и когда оно зарождается, — это праведность перед Богом. Тот, кто крестился, кому был положен конец и кто был

зарождён, является правым перед Богом. Божье домостроительство состоит в том, чтобы положить конец нашему природному человеку и зародить нас новой жизнью. Если мы хотим быть правы перед Богом, нам необходимо положить конец в нашей природной жизни и мы должны быть зарождены Его божественной жизнью. Окончание и зарождение — это высшая праведность. Господь Иисус, как Царь небесного царства, первым пошёл на то, чтобы Ему был положен конец. Таким образом Он исполнил праведность в глазах Бога. Следовательно, Он имел право установить царство небес.

Пожалуйста, прочитайте *ппим.* 16<sup>1</sup>. В соответствии с нашим пониманием Госполь Иисус был предан смерти на кресте и воскрешён на третий лень. Но в глазах Бога и в соответствии с пониманием Господа Он был предан смерти за три с половиной года до Своего распятия. Ещё до того как Он начал Своё служение, Он уже был предан смерти и воскрешён. Поэтому Он не осуществлял Своё служение природным путём. Его служение осуществлялось целиком и полностью в Его жизни воскресения. Таким образом, Он вошёл в ворота праведности и пошёл по пути праведности. Всё, что Он делал на этом пути, было правелным.

Иисус был помазан не только через крещение — Он также был помазан Святым Духом. В стихе 16 говорится: «И, крестившись, Иисус сразу же вышел из воды. И вот, открылись Ему небеса, и Он увидел, как Дух Божий сходит словно голубь и опускается на Него». При Своём крещении Господь поднялся из воды. Это означает, что после смерти и погребения Он был воскрешён из мёртвых. Пожалуйста, прочитайте прим. 16².

Благодаря тому что Господь Иисус крестился, исполнив Божью праведность, Ему открылись небеса, на Него сошёл Святой Дух и о Нём говорил Отец. Чтобы нам получить открытое небо, сходящего Духа и говорение Отца, нужно, чтобы нам был положен конец. Многие из нас могут свидетельствовать, что каждый раз, когда нам кладётся конец, открываются небеса. И наоборот, каждый раз, когда нам оказывают тёплый приём и почести, небеса закрываются. Каждый раз, когда нам кладётся конец в церковной жизни, небеса открываются. Более того, каждый раз. когда нам кладётся конец, в результате этого сходит Святой Дух и открываются уста нашего небесного Отца. В это время Отец говорит: «Мой возлюбленный». Я могу свидетельствовать, что моими самыми сладостными минутами, когда я слышал Божье говорение, были те минуты, когда мне был положен конец. Бывало, что мне был положен конец настолько, что я был в слезах, но, благодаря тому что мне был положен конец, открывались уста Отца, который говорил мне сладостные слова. Он говорил: «Моё возлюбленное дитя» и больше ничего. Этих простых слов достаточно. Они полны милости и благолати. Какое это утешение и укрепление, когда Он говорит: «Моё возлюбленное дитя»! В церковной жизни v нас есть много подобных переживаний.

В стихе 16 говорится: «Он увидел, как Дух Божий сходит словно голубь и опускается на Него». Пожалуйста, прочитайте прим.  $16^3$  и  $16^4$ .

Господь Иисус был зачат от Святого Духа (1:18, 20). Он был рождён от Святого Духа и составлен Святым Духом. Святой Дух был Его составом. Тем не менее Ему ещё нужно было крещение в Святом Духе, излияние Святого Духа. Находясь в чреве девы Марии, Он был составлен Святым Духом. Это означает, что Он состоял из Святого Духа. Это было что-то внутреннее. Но внешне Ему ещё нужно было, чтобы Святой Дух сошёл на Него.

В стихе 17 говорится: «И вот, голос с небес говорит: Это Мой Сын, Возлюбленный, в котором Я нашёл отраду». Пожалуйста, прочитайте прим.  $17^l$ .

## **Испытание** — **Мф. 4:1-11**

После Своего помазания Господь был испытан. В Божьем управлении последовательность всегда такова: избрание, помазание, испытание. Это можно проиллюстрировать на примере семейной жизни. Прежде чем вступить в брак, вы, разумеется, сделали выбор. Среди многих людей, с кем вы могли бы вступить в брак, вы выбрали одного определённого человека. После выбора было назначение, а после назначения было испытание. Почти все семейные пары не выдержали испытания семейной жизнью. Мы успешно осуществили назначение, но мы не смогли успешно пройти испытание.

## Пожалуйста, прочитайте Мф. 4:1-11 и прим. к стихам 1 и 2.

Первое испытание было связано с нуждами человеческой жизни, с потребностью обеспечить себе существование. Следуя водительству, Господь провёл в посте сорок дней и сорок ночей. После этих сорока дней и сорока ночей Он ощутил физический голод, и искуситель, подойдя, сказал Ему: «Если Ты Сын Божий, скажи, чтобы эти камни стали хлебами» (ст. 3). На это предложение Господь ответил: «Не одним хлебом будет жить человек, но всяким словом, исходящим через уста Божьи» (ст. 4). Многие христиане думают, что, если Господь в то время постился, это значит, что Он ничего не ел. Однако сказанное здесь показывает, что во время Своего поста Господь Иисус ел. С физической точки зрения Он постился, но с духовной точки зрения Он ел.

Здесь мы видим один важный принцип. С точки зрения Господнего служения и Господнего домостроительства, если мы не умеем снижать наши физические потребности и заботиться о духовных потребностях, то мы не вправе участвовать в Господнем служении. Чтобы получить право участвовать в Господнем служении, мы должны быть испытаны. Мы должны отложить в сторону наши физические потребности. Хороший заработок, хорошее питание, хорошая одежда и нормальное жильё - всё это имеет второстепенное значение. Первостепенное значение имеет питание духовной пищей. Сразу же после Своего крещения Господь Иисус был приведён в такие обстоятельства, в которых Он мог провозгласить всей вселенной, что Его не интересуют физические потребности и что Он будет удовлетворять только духовные потребности. На сорок дней и сорок ночей Он отказался от любой физической пиши, забыв о физических потребностях. Однако Он удовлетворял духовные потребности. Хотя Он ничего не ел для питания Своего физического тела, Он много ел для питания Своего духа. Сатана был в корне неправ, полагая, что Господь Иисус ничего не ел в течение тех дней в пустыне. Хотя Он постился, отказываясь от физической пищи, Он вкушал духовную пишу. Это испытание, связанное с нуждами человеческой жизни.

Первое испытание, которое мы должны пройти, — это испытание, связанное с нуждами нашей человеческой жизни. Мы должны уделять больше внимания духовной пище, чем физической. Будем ли мы жить или умрём — это вопрос второстепенный. Наша забота лишь в том, чтобы наш дух был насыщен, чтобы наш дух пировал Словом Божьим, Самим Богом.

Сорок пять лет тому назад в Китае этот путь был поистине vзким и мы каждый день подвергались испытанию в отношении наших жизненных нужд. Много раз случалось так, что всего один доллар спасал некоторых из нас от голода, когда нечего было есть. Чтобы идти этим узким путём, мы вынуждены были жить верой в Бога. Хотя это было очень трудно, мы жили верой много лет. Я могу свидетельствовать, что в те дни испытаний, когда наш уровень жизни сильно снизился, мы пировали Богом и Его Словом. Мы переживали то же самое, что переживал Господь Иисус в пустыне. Он не принимал решения идти в пустыню и пошёл туда не по Своему собственному выбору. Он был уведён туда Святым Духом. Подобным образом мы были уведены Богом в пустыню церковной жизни. Пятьдесят лет тому назад церковь поистине находилась в пустыне. Почти каждый день мы подвергались испытанию относительно того, что мы будем есть вечером. Но это было время, когда мы наслаждались, пируя Словом Божьим. С одной стороны, у нас было не очень много физической пищи, но с другой стороны, мы действительно пировали богатым Сло-BOM.

Теперь мы подходим к самой сути первого испытания. Во время крещения Христа Отец открыл небеса и провозгласил: «Это Мой Сын, Возлюбленный» (3:17). Голос с неба провозгласил, что маленький человек из Назарета — это Возлюбленный Сын Бога Отца. Сразу же после этого провозглашения Святой Дух увёл этого человека в пустыню для испытания, чтобы проверить, о чём Он будет заботиться: о Своей физической жизни или о Своей духовной жизни. Тогда пришёл искуситель, чтобы, используя это провозглашение Бога Отца в качестве основания, искусить этого человека словами: «Если Ты Сын Божий, скажи, чтобы эти камни стали хлебами» (ст. 3). Сатана как бы говорил: «Мы слышали, как сорок дней тому назад Бог Отец провозгласил, что Ты Возлюбленный Сын. Что же, если Ты действительно Сын Божий, сделай чтонибудь, чтобы доказать это. Просто скажи: "Камни, Я хочу, чтобы вы стали хлебами". Если Ты Сын Божий, Ты должен доказать это Самому Себе, и мне, и всем во всей вселенной, сделав что-нибудь такое, чего не может сделать никто другой». Пожалуйста, прочитайте прим. 3² и 3³.

В стихе 4 говорится: «А Он сказал в ответ: Написано: "Не одним хлебом будет жить человек, но всяким словом, исходящим через уста Божьи"». Пожалуйста, прочитайте прим. 4².

Слово «человек», которое Господь Иисус сказал искусителю, было убивающим словом. Господь как бы говорил: «Сатана, не искушай Меня, предлагая Мне занять Моё положение Сына Божьего. Злесь Я человек. Если бы Я был только Сыном Божьим. Я бы ни в коем случае не мог быть здесь и Я бы ни в коем случае не мог подвергнуться твоему искушению. Но поскольку Я человек, Я подвергаюсь искушению. Сатана, Я знаю, что ты не боишься Сына Божьего. но боишься человека. Первый человек, тот человек, которого Бог сотворил, чтобы он победил тебя и исполнил Божий замысел, был побеждён тобой. Поэтому Бог послал Меня как второго человека, чтобы Я победил тебя. Сейчас ты искушаешь Меня, предлагая Мне оставить Моё положение человека и занять Моё положение Сына Божьего. Но Я говорю тебе, Сатана: Я стою здесь как человек».

## Пожалуйста, прочитайте прим. $4^1$ , $4^3$ , $4^4$ и $4^5$ .

В стихах 5 и 6 говорится: «Тогда дьявол берёт Его в святой город, и ставит Его на крыло храма, и говорит Ему: Если Ты Сын Божий, бросься вниз; ибо написано: "Своим ангелам Он даст повеление о Тебе, и они понесут Тебя на руках, чтобы Ты не споткнулся ногой о камень" ». *Пожалуйста*, *прочитайте прим.*  $5^2$  и  $6^1$ .

Второе испытание связано с религией. Самое впечатляющее в религии — это чудеса. Согласно человеческому представлению, любая религия, в которой нет чудес, бессильна, а самая сильная религия — это религия с чудесами. Поэтому Сатана привёл нового Царя на крыло храма и искушал Его, чтобы Он прыгнул оттуда вниз, сказав, что ангелы сохранят Его. Не думайте, что у вас никогда не было мысли сделать нечто подобное. В ранние дни v меня часто бывали мысли сделать что-нибудь такое, чтобы показать людям, что я сверхъестественная личность и что я обладаю сверхъестественной

силой. Разве в вашей христианской жизни у вас не было таких представлений? Иногда мы подвергаемся испытанию, когда есть необходимость что-то сделать, а иногда мы подвергаемся испытанию, когда нет необходимости что-либо делать. В данном случае Иисусу не было необходимости прыгать вниз с крыла храма.

Иногда создаётся впечатление, что действительно необходимо чудо. Однажды тяжело заболел мой младший шурин. В то время я чувствовал искушение показать себя, помолившись за его исцеление. Я думал: «Сейчас самое время доказать моим родственникам, что я необыкновенный человек. Я помолюсь всего лишь одной молитвой, и мой шурин будет исцелён. Разве в Библии не сказано, что Иисус исцеляет, что Он вчера, сегодня и вовеки тот же и что мы должны молиться за других? Если я совершу это чудо ради моего шурина, то моя тёща убедится в том, что я сверхъестественная личность. В её глазах я слишком религиозен: я каждый день говорю о Боге, Христе и вере. Можно представить себе, что произойдёт, если я приду к шурину и скажу: «Господь Иисус, исцели его», и он сразу же встанет! Не только он будет исцелён, но и я проявлю себя. Каким необыкновенным человеком я стану в глазах тёши!» Что это было: Господне помазание, Господне водительство и наставление или же искушение? Разумеется, это было искушение. Разве у вас в прошлом не было такого искушения?

Если дьявол не будет искушать нас в том, что связано с нашими жизненными нуждами, он будет искушать нас в том, что связано с религией. Возможно, вы хотите быть великим человеком в религии, чтобы вас признавали как могущественную личность. Все религиозные «знаменитости» это люди, уступившие этому искушению. Если вы приобрели известность в христианстве, если вам удалось добиться того, что вас признали сверхъестественной личностью, то вы уже уступили этому искушению. Вы уже побеждены врагом. Но если вы хотите победить врага в этом испытании, вы не должны прыгать с храма. Напротив, вы должны спускаться вниз пешком как можно медленнее. Пусть другие считают вас слабым и некомпетентным. Но вы должны сказать себе: «Я хожу не в силе. Я хожу в жизни. Меня не интересует сила - меня интересует жизнь». Если мы хотим победить врага, мы должны быть никем. Ни в коем случае не делайте ничего для того, чтобы доказать, что вы являетесь кем-то или чем-то. Пусть другие думают, что вы ничто. Я действительно ничто, а мой Христос — всё. Если вы займёте положение, в котором вы ничто, вы убьёте врага. Вы уничтожите искусителя.

Когда дьявол искушал Иисуса, чтобы Он бросился вниз с крыла храма, Иисус сказал ему: «Ещё написано: "Не испытывай Господа, твоего Бога"» (ст. 7). Пожалуйста, прочитайте прим.  $6^2$  и  $7^1$ .

Господь Иисус сказал: «Ещё написано». Слово «ещё» — очень сильное слово. Не думайте, что вы можете цитировать Библию, а враг не может. Сатана знает Библию лучше вас. Поэтому лучшая защита — это иметь ещё одно слово либо в качестве противовеса, либо в качестве подтверждения. Тогда во втором искушении враг тоже будет побеждён.

Господь Иисус сказал Сатане: «Не испытывай Господа, твоего Бога» (ст. 7). Не искушайте Бога. Не нужно подниматься на крыло храма и бросаться вниз. Если вы окажетесь там случайно, вы должны найти возможность спуститься. Но ни в коем случае нельзя подниматься туда намеренно. Если вы окажетесь там по ошибке, попросите Господа простить вас и помочь вам спуститься шаг за шагом. Но не бросайтесь вниз, чтобы совершить эффектный поступок. Вы никто. Господь Иисус победил искусителя благодаря тому, что не принял его предложения искусить Бога.

В стихах 8 и 9 говорится: «Опять дьявол берёт Его на очень высокую гору и показывает Ему все царства мира и их славу. И он сказал Ему: Всё это я дам Тебе, если Ты, пав, поклонишься мне». *Пожалуйста*, прочитайте прим.  $8^l$  и  $9^l$ .

Это искушение связано с честолюбивыми устремлениями и карьерой. Даже среди святых присутствует желание быть вождём. Это желание мирской славы. Ваша жажда стать вождём это ваше честолюбивое устремление. Это слава мира. Всякий раз, когда вы подвергаетесь искушению в этой области, вы должны понимать, что за этим искушением стоит искуситель, добивающийся вашего поклонения. Сатана сказал Господу Иисусу, что, если Он поклонится ему, он даст Ему все царства мира и их славу. За каждым честолюбивым устремлением прячется идол. Если у вас есть честолюбивое устремление приобрести положение, сделать карьеру или заработать себе имя, то за этим честолюбивым vстремлением стоит идол. Если вы не будете поклоняться никакому идолу, вы никогда не исполните свои честолюбивые устремления. Чтобы получить какую-нибудь долю в славе мира, вы должны поклониться тому или иному идолу. Не поклоняясь идолам, невозможно приобрести положение. Каждый раз, когда вы добиваетесь того или иного положения, глубоко внутри вы осознаёте, что вы поклоняетесь идолу. Поэтому апостол говорил, что жадность — это идолослужение (Кол. 3:5).

В стихе 10 говорится: «Отойди, Сатана! Ибо написано: "Господу, твоему Богу, поклоняйся и Ему одному служи"». *Пожалуйста, прочитайте прим.* к стиху 10. Господь как бы говорил Сатане: «Сатана, как человек, Я, Иисус, поклоняюсь Богу и служу Ему одному. Ты враг Бога, и Я никогда не поклонюсь тебе. Меня не интересуют ни слава мира, ни царства мира. Сатана, отойди от Меня!»

Если мы рассмотрим наши переживания, мы увидим, что все искушения сводятся к этим трём аспектам: искушение, связанное с жизненными нуждами, искушение религиозных чудес и искушение в области мирской славы. Весь день мы подвергаемся искушению в том, что касается наших жизненных нужд, религии и мирского положения. Но Господь Иисус победил искушение врага во всех его аспектах. Он смог сказать: «Мои жизненные нужды — это нечто второстепенное. Религиозная сила Меня не интересует, а мирская слава не имеет ко Мне никакого отношения. Я знаю только Божье слово и Самого Бога. Я хочу лишь служить Богу». Поэтому, как Тот, кто выдержал испытание, Господь Иисус имел право быть Царём царства небес.

В стихе 11 мы видим результат: «Тогда дьявол оставляет Его, и вот, пришли ангелы и служили Ему». *Пожалуйста, прочитайте прим. к стиху 11.* 

Не только Царь, но и все люди царства должны побеждать то, что связано с их повседневными жизненными нуждами, религиозной силой и мирской славой. Если мы не можем победить эти три искушения, мы оказываемся вне царства. Если мы хотим быть людьми царства, эти три веши должны быть под нашими ногами. Если мы убьём эти три искушения, сказав: «Меня не интересуют мои жизненные нужды, религиозная сила и мирское положение», Сатана ничего не сможет нам сделать.

Нам не следует беспокоиться о наших повседневных жизненных нуждах. Вспомните пример апостола Павла. Павел сказал: «Умею я и быть приниженным, умею и изобиловать: во всяком деле и во всех обстоятельствах я постиг секрет того, как и насыщаться, и голодать: и изобиловать, и испытывать недостаток» (Флп. 4:12). Павел как бы говорил: «Для меня не важно, нахожусь ли я в нищете или в изобилии. Я могу жить и в скудости, и в достатке. Мои повседневные жизненные нужды не заботят меня».

Кроме того, вместо того чтобы стремиться обрести религиозную силу, мы должны быть слабыми, так же как Иисус Христос был слабым, когда был схвачен и распят. Если бы Он не был слабым, кто смог бы схватить Его и поместить на крест? Когда Он был схвачен, подвергнут допросу и распят, Он не показывал Свою силу. Он отказался демонстрировать какую бы то ни было религиозную силу. Напротив, Он был в высшей степени слаб. Павел сказал, что Христос «был распят из слабости», и он также сказал: «Мы слабы в Нём» (2 Кор. 13:4). Многие люди, подстрекаемые дьяволом, бросали вызов Павлу, говоря ему: «Если ты истинный апостол Христа, ты должен что-то сделать, чтобы доказать это». Но когда Павел был в тюрьме, Господь не совершил для него никакого чуда.

Положение Павла было таким же, как положение Иоанна Крестителя, который в своё время тоже был заключён в тюрьму. Проведя в заключении некоторое время, Иоанн послал своих учеников к Господу, бросив Ему вызов своим вопросом: «Ты ли Тот, кто должен прийти, или нам ждать иного?» (Мф. 11:3). Иоанн как бы говорил: «Если Ты Тот, кто должен прийти, почему Ты ничего не делаешь для меня? Разве Ты не знаешь, что я, Твой предшественник, который представлял Тебя, нахожусь в тюрьме? Разве v Тебя нет силы? Разве Ты не Христос всемогущий? Если это действительно так, сделай чтонибудь для меня». В ответ Господь сказал: «Блажен тот, кто не преткнётся из-за Меня» (11:6). Господь как бы говорил: «Да, Я могу сделать всё, но Я не хочу ничего делать для тебя. Хотя ты представлял Меня и был Моим предшественником, Я не хочу ничего для тебя делать. Я предпочитаю, чтобы тебя обезглавили. Иоанн. неужели ты преткнёшься из-за Меня?» Переживание брата Ни является сегодняшней иллюст-

рацией того же. Он находился в тюрьме с 1952 года до своей смерти в 1972 году. За эти двадцать лет Господь не совершил для него никакого чуда.

Как нам нужно победить эти три вида искушения: искушение наших жизненных нужд, искушение так называемой религиозной силы и искушение тщеславия! Если мы одерживаем победу над всем этим, то мы поистине люди царства, следующие за нашим небесным Царём. Аллилуйя! Наш небесный Царь преодолел искусителя и победил его в этих трёх искушениях!

#### НАЧАЛО СЛУЖЕНИЯ — МФ. 4:12-25

Следующий раздел Евангелия от Матфея — это раздел, рассказывающий о служении Царя (4:12—11:30). В этом номере мы рассмотрим начало служения (4:12-25). После того как Господь был помазан, Он был испытан для подтверждения Его пригодности и затем начал служить.

# Пожалуйста, прочитайте $M\phi$ . 4:12-25 и прим. $12^{l}$ и $15^{l}$ .

В Своём домостроительстве Бог был намерен осуществить коренную перемену, перейдя от старого домостроительства к новому. Результатом старого домостроительства стали внешняя религия, внешний храм, внешний город и внешняя система поклонения. В новом

Божьем домостроительстве Бог отказался от всего этого и начал нечто новое. По Божьему всевластию окружающая обстановка соответствовала этой перемене в Божьем домостроительстве. Поскольку Иерусалим отверг того, кто представлял нового Царя, Господь Иисус знал, что Он не должен начинать Своё служение там. В Иерусалиме Его не ждал тёплый приём.

Хотя новый Царь был Сыном Божьим и хотя Он был помазан Духом Божьим, здесь не говорится, что Он молился о том, куда Ему идти для служения. Здесь не говорится, что у Него было глубокое чувство, говорящее Ему, что Ему нужно

идти на север, удалившись из Иерусалима. Нет, Господь посмотрел на окружающую обстановку и получил из неё ясное указание о том, куда Он должен идти. Не нужно думать, что мы можем быть настолько духовными, что нам не нужны никакие указания, идущие от окружающей обстановки. Даже Царь небесного царства, Сын Божий, помазанный Святым Духом, двигался в соответствии с тем, на что указывала окружающая обстановка. Представления Господа не были ни природными, ни религиозными. Кроме того, они не соответствовали прошлой истории. В соответствии с историей Он, как помазанный Царь, должен был бы пойти в столицу, Иерусалим, потому что Иерусалим — это должное место для Царя. Однако из-за того что Его предшественник, тот, кто представлял Его, был брошен в тюрьму, Он пошёл в Галилею. С точки зрения того, чего ожидают люди, то, что только что помазанный Царь ушёл из столицы и пошёл в презираемую область, чтобы начать Своё царственное служение, выглядело нелепо. Он даже не пошёл на юг, в Хеврон, место, где получил свой престол Давид, и Он не пошёл в Вирсавию, место, где жил Авраам. Он пошёл в Галилею.

Рассматривая то, как Господь двигался после заключения в тюрьму Иоанна Крестителя, мы должны научиться не стараться быть сверхъестественно духовными. Мы также должны научиться не действовать в соответствии с прошлой историей и с человеческим пониманием. Двигаясь вместе с Господом, мы должны избегать двух крайностей. Первая крайность — это сверхъестественная крайность. Некоторые утверждают, что не нужно принимать во внимание окружающую обстановку, потому что у них есть Дух. Другая крайность — это придавать слишком большое значение истории, а также природным склонностям и природному пониманию. Однако в 4-й главе Евангелия от Матфея новый Царь двигался не просто в соответствии с так называемым духовным водительством и в соответствии с историей и природными склонностями. Напротив, Он двигался вслед за Божьим домостроительством в соответствии с указаниями, содержавшимися в окружающей обстановке. Он пошёл в Галилею, область Завулона и Неффалима, чтобы сиять как великий свет на тех, кто сидит во тьме и в области и тени смерти (4:15-16).

Ничто из того, что произошло с Иоанном Крестителем и с Господом Иисусом, не было случайностью. Когда Иоанн вышел на служение в возрасте тридцати лет, он был очень смелым. Вскоре после этого он был заключён в тюрьму. Возможно, вам трудно поверить в это; на первый взгляд для этого не было никаких причин. Однако в соответствии с Божьим домостроительством, по всевластию Бога Иоанн Креститель был в это время заключён в тюрьму. Это произошло потому, что когда-то наступает время, когда всякое представляющее служение должно прекратиться. Если бы Иоанн Креститель не был заключён в тюрьму, ему было бы трудно остановить своё служение. Поскольку Иоанн был представляющим, его служение не должно было продолжаться. В 3-й главе Евангелия от Иоанна мы видим. что ученики Иоанна Крестителя соперничали со служением нового Царя (ст. 26). Служение представляющего соперничало со служением Царя. Поэтому служение представляющего должно было быть остановлено, и, чтобы остановить его, лучше всего было заключить самого Иоанна в тюрьму и даже позволить, чтобы он был обезглавлен.

Вы можете сказать, что Бог не мог быть настолько жестоким, чтобы позволить это. Но иногда Бог позволяет нечто подобное. Безусловно, Бог породил вас, подготовил, составил, сделал пригодным, а затем очень много вас использовал. Но после того как он вас использовал, Он может сказать: «Отправляйся в тюрьму и жди

там, пока тебя казнят». Вы способны это принять? Вы можете сказать: «Это абсолютно несправедливо. Бог не должен этого позволить». Но в прошлом Бог позволял именно это много раз, и я полагаю, что Он будет позволять это опять. Если Он позволит, чтобы это случилось с вами, вы должны просто сказать: «Аминь». Не нужно посылать своих учеников, чтобы провоцировать Христа, спрашивая Его: «Ты ли Христос, всемогущий Господь, которому я служу? Если это так, почему Ты ничего не делаешь, чтобы освободить меня из тюрьмы?» Царь мог бы сказать: «Я не спасу тебя от этого. Ты должен умереть. Тебе должен быть положен конец. Пусть новый Царь будет на престоле». Иоанну Крестителю и его служению был положен конец, потому что уже был новый Царь. Когда появляется новый Царь, не должно быть никакого соперничества.

Новый Царь начал Своё служение в Галилее, у Галилейского моря, а не в святом городе и не в святом храме. Его предшественник служил у реки, в пустыне, но Он начал Своё служение у Галилейского моря. Пожалуйста, прочитайте Мф. 4:18 и прим. 1. В Библии река Иордан обозначает погребение и воскресение, окончание и зарождение, а Галилейское море обозначает мир, растлённый Сатаной. Таким образом,

Иордан был местом погребения, а Галилейское море было растлённым миром.

В этом отрывке Слова мы видим четырёх учеников, которые были призваны Иисусом: это Пётр, Андрей, Иаков и Иоанн. Знаете ли вы, где и когда были спасены эти четверо? Ответ на этот вопрос мы находим в 1-й главе Евангелия от Иоанна. Во время служения Иоанна Крестителя Андрей был приведён к Господу Иисусу (Ин. 1:35-37, 40). Затем Андрей нашёл своего брата Петра и привёл его к Господу (Ин. 1:40-42). Когда Господь встретил Петра, Он сменил его старое имя, Симон, на новое, Кифа, что означает «камень» (Ин. 1:42). Таким образом, в 1-й главе Евангелия от Иоанна и Пётр, и Андрей встретили Господа Иисуса. Я полагаю, что они были спасены тогда. на берегу реки Иордан. То же самое произошло с Иаковом и Иоанном. Одним из двух учеников Иоанна Крестителя, упомянутых в Ин. 1:35, был апостол Иоанн. Этот Иоанн тоже привёл к Господу своего брата Иакова. Таким образом, этим четырём ученикам, упомянутым в 4-й главе Евангелия от Матфея, был положен конец, они были зарождены и спасены на берегу реки Иордан в 1-й главе Евангелия от Иоанна. Но возможно, у них не было ясного понимания того, что с ними произошло.

Я полагаю, что всё это произошло до искушения Господа. в то время, когда Иоанн ещё служил у Иордана. После этого они возвратились в Галилею и продолжали работать — ловить рыбу. Возможно, они забыли, что произошло с ними на берегу реки. Они просто возвратились к своему прежнему занятию при море. Но Господь Иисус не забыл их. После Своего искушения Он начал Своё служение и пришёл за ними. То же самое произошло со многими из нас. Когда мы в первый раз пришли к Господу, Он многое сделал для нас, но мы не понимали значения сделанного. Возможно, ваш «берег реки» был в Канале или в Китае. После встречи с Господом на берегу реки вы пришли к «Галилейскому морю», чтобы зарабатывать на жизнь, «работать рыбаком», забыв о том, что Господь сделал для вас на берегу реки. Многие из нас просто забыли, что Господь сделал для нас в прошлом на берегу реки Иордан, и изо всех сил старались зарабатывать деньги, работая при нашем «Галилейском море» в порочном, дьявольском, растлённом Сатаной мире. Но однажды, к нашему великому удивлению, Тот, кто когда-то спас нас на берегу реки, специально пришёл к нашему «Галилейскому морю» как только что назначенный Царь, чтобы найти нас.

В Мф. 4:16 говорится: «Народ, сидящий во тьме, увидел великий свет; и сидящим в области и тени смерти — им взошёл свет». Иоанн Креститель был светильником, который горел и светил (Ин. 5:35). Но этот новый Царь был светом. Причём Он был не просто светом, а великим светом. Пётр, Андрей, Иаков и Иоанн не понимали, что они находятся во тьме, когда они трудились там, у Галилейского моря, зарабатывая себе на жизнь. Они находились в тени смерти. Это картина сегодняшнего положения. Многие христиане встретили Господа Иисуса где-то на берегу реки и были спасены. Но потом их перестало интересовать это переживание. Напротив, их интересовало то, как заработать себе на жизнь. Поэтому они пошли к Галилейскому морю, чтобы обеспечить своё существование. Когда они пошли к Галилейскому морю, чтобы обеспечить своё существование, они, сами того не зная, вошли во тьму и в тень смерти. Все те, кто старается обеспечить своё существование в таких больших городах, как Лос-Анджелес, Нью-Йорк и Чикаго, находятся во тьме, а также в области и тени смерти. Слава Господу! Новый Царь не остался в Иерусалиме! Он пришёл к Галилейскому морю, и Он по-прежнему приходит к Галилейскому морю сегодня.

Он ходит по берегу моря и ищет возможности поймать нас. Теперь Он приходит не как маленький Агнец, а как великий свет. Когда Пётр и Андрей закилывали свои сети в море. этот великий свет воссиял на них. Когда Он стоял там, сияя на них, Он, возможно, сказал: «Пётр и Андрей, что вы здесь делаете? Разве вы не помните, что Я встретил вас на берегу реки Иордан? Пётр, разве ты не помнишь, как Я дал тебе новое имя?» В тот день у Галилейского моря на них сиял великий свет.

Наше переживание было таким же, как их. Мы были спасены на берегу реки Иордан. Но потом мы забыли, что произошло с нами, и пошли к «Галилейскому морю» зарабатывать себе на жизнь. Когда мы трудились там, зарабатывая на жизнь, Тот, кого мы когда-то встретили как Агнца Божьего на берегу реки Иордан, пришёл как великий свет и воссиял на нас. Сияя на нас, Он спросил: «Что вы там делаете?» Я могу свидетельствовать, что однажды это случилось со мной. Когда я трудился у «Галилейского моря», обеспечивая себе благополучное существование, неожиланно на меня воссиял свет и Господь сказал: «Что ты здесь делаешь? Разве ты не помнишь, что произошло с тобой на берегу реки? Возможно, ты не помнишь, но Я помню». Потом прозвучал призыв: «Следуй за Мной», и я последовал за Ним. Я полагаю, что, в принципе, очень многие из нас имели такое переживание. Вы были спасены на берегу реки Агнцем Божьим, но были призваны у Галилейского моря сиянием великого света. Возможно, вам легко забыть то, что произошло на берегу реки, но вы не сможете забыть то время, когда на вас воссиял великий свет у Галилейского моря.

Пожалуйста, прочитайте **прим.**  $16^{1}$ . Когда Господь начал Своё служение как свет. Он не выставлял напоказ силу и власть. Он ходил по берегу моря как обычный человек. Но когда Он пришёл к этим четырём ученикам у Галилейского моря, Он воссиял на них как великий свет, сияющий во тьме и в области и тени смерти. В этот момент Пётр, Андрей, Иаков и Иоанн были озарены и привлечены. Мы уже отмечали, что Иоанн Креститель был великим «магнитом». Но Госполь Иисус — это величайший из всех магнитов. Когда Он воссиял на этих четырёх учеников, они были привлечены и захвачены. Они сразу же оставили свою работу и последовали за этим маленьким назарянином.

Пожалуйста, прочитайте прим. 18<sup>2</sup> и 21<sup>1</sup>. Призвание четырёх учеников стало началом царственного служения только что помазанного Царя. Это был

самый настоящий «фундамент» для основания царства небес. Эти четыре ученика стали первыми четырьмя из двенадцати апостолов. Пётр и Андрей были первой парой, а Иаков и Иоанн — второй. Таким образом, первые четыре ученика, пойманные Господом, стали первыми четырьмя камнями основания в царстве небес, то есть четырьмя из двенадцати оснований Нового Иерусалима (Отк. 21:14).

В Мф. 4:23 говорится: «И ходил Иисус по всей Галилее, уча в их синагогах, и проповедуя благовестие царства, и исцеляя всякий недуг и всякую болезнь в народе». Иисус распространял Своё служение, ходя по всей Галилее. Пожалуйста, прочитайте прим. 23<sup>1</sup> и 23<sup>2</sup>.

Ходя по Галилее, Господь исцелял всякий недуг и всякую болезнь в народе. Господь Иисус распространял Своё служение, делая четыре вещи: Он ходил, учил, проповедовал и исцелял. В работе благовестия сегодня мы тоже должны ходить, учить, проповедовать и исцелять. Нам нужны все эти четыре элемента. Нам не следует ни игнорировать исцеление, ни принижать его значения. Нам не следует повторять практику фундаментального христианства, в котором очень мало исцеления, и практику пятидесятнического христианства, в котором делается слишком большой акцент на исцелении и даже совершаются ложные исцеления, которые являются всего лишь спектаклем. Вместо того чтобы повторять эти две крайности, нам следует идти по стопам Господа Иисуса, который ходил, учил, проповедовал и исцелял. Не нужно думать, что мы не верим в чудеса. Мы определённо верим в них. Следуя водительству Господа, мы ходим, проповедуем и исцеляем.

Благодаря тому что Господь засиял как великий свет, Он захватил четырёх молодых рыбаков, так что они стали Его учениками. Эти четыре ученика ходили с Царём по всей Галилее, в то время как Он учил, проповедовал и исцелял. В ре-

зультате «за Ним последовали большие толпы» (ст. 25) для царства небес. Это было началом основания царства небес. Оно в корне отличалось от пути, которым идут в мире. Господь не создавал политического движения и не образовывал политической партии. Он не проводил никакого движения. Распространяя благовестие, мы не должны следовать ни путём политики, ни путём религии. Мы должны следовать путём Господа Иисуса — сиять на людей и привлекать их тем, чем мы являемся. Затем мы должны ходить, учить, проповедовать и исцелять. Это привлечёт толпу.

#### ИНСТРУКЦИЯ ПО ЗАКАЗУ КНИГ

Вы можете заказать наши книги двумя путями:

оплатив свой заказ почтовым переводом или перечислением через банк.

<u>Как заказать книги почтовым переводом:</u> Используйте бланк ПОЧТОВОГО ПЕРЕВОДА с нашими реквизитами (см. вкладыш в середине журнала).

- 1. В графе «От кого» и «Адрес» <u>печатными буквами разборчиво</u> напишите без сокращений свою фамилию, имя и отчество и подробный адрес с индексом, по которому мы отправим ваш заказ.
- 2. В графе «Для письменного сообщения» обязательно укажите названия и количество книг, иначе ваши деньги будут рассматриваться как пожертвование. В графе «Почтовый перевод» укажите стоимость вашего заказа.
- Отправьте деньги на расчётный счёт РОЕХ «Коллектор библейской книги».
   Книги будут вам высланы почтой после поступления денег на наш расчётный счёт.

Как заказать книги перечислением через банк: Используйте БЛАНК ЗАКАЗА КНИГ (см. вкладыш в середине журнала).

- 1. На бланке укажите ваш адрес, Ф.И.О., название книг и их количество. Подсчитайте стоимость заказа. В цену входит стоимость пересылки.
- 2. Перечислите деньги на расчётный счёт POEX «Коллектор библейской книги», используя реквизиты на стр. 71.
- 3. Пришлите нам БЛАНК ЗАКАЗА КНИГ (см. вкладыш в середине журнала) и квитанцию об оплате книг по адресу:

127473, г. Москва, а/я 52, РОЕХ «Коллектор библейской книги» (Пожалуйста, НЕ ВЫСЫЛАЙТЕ на этот адрес денежные переводы.)

4. Книги будут высланы вам почтой при получении вашего заказа и квитанции.

#### Стоимость книг для России:

Практические уроки переживания жизни — 232 руб.

Славная книга (аудиокнига) — 218 руб.

Всеобъемлющий Христос (аудиокнига) — 218 руб.

Новый Завет. Восстановительный перевод (аудиокнига) — 375 руб.

В цену книги входит стоимость пересылки.

Если вы живёте за пределами России, свяжитесь с нами для получения информации о заказе книг: тел. +7(495) 780-57-94, e-mail: books@kbk.ru

Дорогие друзья, если вы ещё не получали от нас Восстановительный перевод Нового Завета, вы можете получить его бесплатно в миссии «Рема». Для этого вам надо прислать заявку с указанием своего полного почтового адреса. Сделать это можно следующими способами:

через сайт миссии «Peма»: <a href="http://www.rhemabooks.org/rus/ContactsForm">http://www.rhemabooks.org/rus/ContactsForm</a> или по электронной почте: <a href="mailto:info@rldbooks.org">info@rldbooks.org</a>, или прислав почтовую карточку по адресу: Миссия «Рема», ул. Некрасова 2, г. Раменское, Московская обл., 140104, Россия

\* \* \*

Чтобы сделать пожертвование на расходы, связанные с распространением «Потока», пришлите, пожалуйста, ваше пожертвование почтовым или банковским переводом по адресу:

Религиозная организация евангельских христиан «Коллектор библейской книги», 125956, г. Москва, р/с 40703810577000000106, Филиал ОАО «Банк «Санкт-Петербург» в г. Москве, ИНН 773612040 БИК 044585113 кор/с 30101810600000000113 КПП 770701001

Мы хотим предложить вашему вниманию свыше 500 наименований книг тех же двух авторов. Книги имеются в продаже в издательстве «Коллектор библейской книги». Бесплатный каталог издательства вы можете заказать по адресу: 127473, Москва, а/я 52.

Журнал «Живой Поток» зарегистрирован в Министерстве РФ по делам печати, телерадиовещания и средств массовых коммуникаций. Рег. ПИ № 77-5313 от 11.09.2000 г.

ISSN 1609-1981

Подписано в печать 22.02.2013.
Формат 60х90/16. Бумага офсетная № 1. Печать офсетная.
Тираж 2 500 экз. Заказ № 1702
ООО Типография «ПОЛИМАГ»
127247, г. Москва, Дмитровское шоссе, 107

## Гимн 305



#### «Живой поток»

#### Living Stream Ministry

2431 W. La Palma Ave., Anaheim, CA 92801 U. S. A. P. O. Box 2121, Anaheim, CA 92814 U. S. A.

© Living Stream Ministry, 2013 © Перевод с английского «Коллектор библейской книги», 2013

#### Распространитель:

«Коллектор библейской книги» 127473, г. Москва, а/я 52